
Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

1 
 

Las traducciones quechua castellano en la tradición textual. Normatividad y 

circulación del discurso jurídico-religioso en una sociedad plurilingüe 

(jurisdicción de San Salvador de Jujuy, siglo XVII)* 

Spanish-Quechua translations in the written tradition. Rulemaking and circulation of 

legal and religious discourse in a multilingual society (Jurisdiction of San Salvador 

de Jujuy, XVII Century) 

MARÍA CECILIA OYARZÁBAL 

 

Resumen 

El objetivo del presente trabajo es reflexionar 

acerca del impacto de las traducciones en la 

práctica de justicia interétnica en la doble 

vertiente de la producción normativa y la 

circulación en el espacio. Considerando a la 

literatura eclesiástica y los diccionarios quechua 

castellano dentro de la tradición textual de 

Antiguo Régimen, buscamos reconocer su 

impronta en la documentación judicial de la 

jurisdicción de la ciudad de San Salvador de 

Jujuy en la Gobernación del Tucumán, Juríes y 

Diaguitas en el Virreinato del Perú durante el 

siglo XVII. 

Palabras clave 

Traducción; Tradición Textual; Justicia; Jujuy 

Abstract 

The objective of this paper is to reflect upon the 

impact of translations on the exercise of 

interethnic justice from the perspective of both 

rulemaking and the circulation of the law. Based 

on the ecclesiastic literature and the Spanish -

Quechua dictionaries of the written tradition of 

the Ancien Regime, our goal is to identify their 

mark on the judicial documentation in the 

jurisdiction of the city of San Salvador de Jujuy 

in the Governance of Tucumán, Juríes y 

Diaguitas in the Viceroyalty of Peru during the 

XVII century. 

Keywords 

Translation; Written Tradition; Justice; Jujuy 

 

 
Recibido con pedido de publicación el 4 de julio de 2025 

Aceptado para su publicación el 10 de octubre de 2025 

Versión definitiva recibida el 19 de noviembre de 2025 

doi: 10.35305/prohistoria.vi44.2051 

 

María Cecilia Oyarzábal, Universidad Nacional de la Patagonia San Juan Bosco, Comodoro Rivadavia, 

Argentina; e-mail: mariac.oyarzabal@gmail.com 

______________________________________________________________________________________________ 

* Agradezco las recomendaciones de los evaluadores anónimos de la revista  

 

Esta obra se publica bajo licencia Creative Commons. Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional 

______________________________________________________________________________________________ 

 

Oyarzábal, M.C. (2025). Las traducciones quechua castellano en la tradición textual. Normatividad y circulación del 

discurso jurídico-religioso en una sociedad plurilingüe (jurisdicción de San Salvador de Jujuy, siglo XVII). Prohistoria, Año 

XXVIII, 44, dic., 1-20. 

 

10.35305/prohistoria.vi44.2051
mailto:mariac.oyarzabal@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es


Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

2 
 

Introducción 

“Solo la reducción de los lenguajes al lenguaje, la definitiva trasposición de la 

palabra del espacio acústico al espacio visible, del mundo de la oralidad al de la 

escritura, garantizaría a los vencedores el acceso al pasado, el intercambio de los 

antiguos recuerdos, y haría posible un control total de los nuevos territorios” 

(Nuzzo, 2020: 226). En el proceso de construcción de la sociedad colonial 

americana, la acción de traducir excedió ampliamente la función comunicacional 

de abrir la posibilidad de comprensión entre españoles e indios. La hegemonía 

del discurso colonizador encontró sus fundamentos en la entrada en policía 

cristiana de los naturales “a través de la fuerza de la palabra, de la capacidad 

ordenadora y significante del lenguaje” (Nuzzo, 2020: 193). Tal dominio era 

imprescindible para que otros discursos cumplieran sus funciones en la acción 

legitimadora de la imposición castellana, entre ellos, el de la justicia. La 

tradicional imbricación entre derecho y religión implícita en la cultura jurídica 

del Ius Commune, alcanzaría nueva preponderancia en América gracias a este 

cometido.  

Las decididas políticas de cristianización que, respondiendo a las Bulas 

Papales, se proyectaron al espacio indígena reconocieron lenguas, tradujeron y 

doctrinaron marcando directrices sobre lo prohibido y lo permitido dentro de un 

modelo de castigo-penitencia que pudo otorgarle a la población indígena 

nociones cercanas a los presupuestos del derecho. El valor de la acción 

evangelizadora en el proceso de traducción se proyecta a la justicia, reconociendo 

la literatura doctrinal como “vehículo de saberes normativos” (Agüero, 2024: 26). 

Esta cuestión, preexistente en el mundo europeo tendrá más relevancia en 

América y en el mundo indígena ya que la necesidad de entrada en policía 

cristiana llevó a una acción decidida de enseñanza de la tradición católica, 

acentuada en los sentidos impresos por los traductores eclesiásticos.1 El objetivo 

del presente trabajo es reflexionar acerca del impacto de las traducciones en la 

práctica de justicia interétnica analizando las posibilidades de llegada de la 

producción normativa al espacio indígena, para lo que tomaremos como caso la 

jurisdicción de la ciudad de San Salvador de Jujuy en la meridional Gobernación 

del Tucumán, Juríes y Diaguitas en el Virreinato del Perú durante el siglo XVII.  

Entre la letra de la ley y la circulación de los saberes normativos, fueron 

muchos los caminos que se trazaron. Las infructuosas primeras directrices que 

promulgaban la necesidad de lograr que toda la población se expresase en 

                                                             
1 Este tema ha sido desarrollado en la ponencia “Los traductores como agentes creadores de 

sentido. El léxico religioso-jurídico en la Gramática y el Vocabulario Quechua de Diego González 

de Holguin (1607-1608)”, presentado en el Simposio Internacional “Aportes sobre la matriz 

colonial del poder en perspectiva multidisciplinaria: los Andes coloniales (Charcas y 

Gobernación de Tucumán) y el Río de la Plata entre los siglos XVI y XIX”, organizado por 

PROHAL (Universidad de Buenos Aires, Argentina) y Universidad Bernardo O’Higgins, Chile. 

 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

3 
 

castellano, dieron lugar a la utilización de lenguajes propios de los conquistados. 

En el Virreinato del Perú sería el quechua la lengua considerada “general” y 

utilizada en la justicia. Su estudio y sistematización quedó en manos de los 

hombres de la Iglesia, cristalizado en buena medida en las publicaciones 

emanadas del Tercer Concilio Limense (1582-1583), el corolario de un profundo 

trabajo de reconocimiento sobre el terreno del idioma y las prácticas de los 

grupos indígenas como bien ha marcado Caroline Cunnil en su trabajo en este 

mismo dossier y que tendría especial influencia en la Iglesia de la Provincia del 

Tucumán (Bixio, 2022). En 1586, se publica en Lima el “Arte y vocabulario en la 

lengua general del Perú”, como resultado de las directrices vertidas para la 

evangelización de los naturales. Estas políticas serían apoyadas por iniciativas de 

índole práctico. La instalación de la imprenta en la ciudad de Lima en aquellos 

años, haría factible la circulación de estas disposiciones entre los doctrineros que 

recorrían el territorio indígena (Valenzuela Márquez, 2007). 

Sobre la base de las traducciones del Tercer Concilio Limense, en la 

primera década del siglo XVII, el jesuita Diego González de Holguín publica la 

Gramática y arte nueva de la lengua general de todo el Perú, llamada lengua Qquichua, 

o lengua del Inca [1607] y el Vocabulario de la lengua general de todo el Perú llamada 

lengua Qquichua o del Inca [1608], obras que se consideran el punto máximo de 

elaboración de la descripción léxico-gramatical del quechua colonial (Durston, 

2003; Segovia Gordillo, 2016; Ezcurra Rivero & Bendezú Araujo, 2017). Resultado 

del Concilio será también la obra Confesionario para los curas de indios con la 

instrucción contra sus ritos y exhortación para ayudar a bien morir y suma de los 

privilegios y forma de impedimentos del matrimonio, publicada en 1585, que incluye 

traducciones al quechua y el aymara. Para el presente artículo, estas fuentes se 

complementarán con la legislación del período, especialmente la recogida en la 

Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias por Juan de Solórzano Pereira en 

1680, y documentación judicial donde intervienen intérpretes de los repositorios 

del Archivo de Tribunales de la Provincia de Jujuy, el Archivo Histórico de la 

Provincia de Jujuy y el Archivo General de la Nación (Argentina).  

El estudio de la práctica de interpretación en una región periférica como la 

jujeña, nos brindará la posibilidad de pensar las particularidades que se dan en 

el espacio (y las limitaciones de aquellos textos en tanto herramienta de 

traducción) a la vez, que nos permitirán reconocer la relación de esta práctica con 

los marcos macro de las traducciones en tanto textos constitutivos del proyecto 

colonial como creadores de una nueva subjetividad. Si bien el estudio de este 

tema es una tarea de largo alcance, en el presente trabajo nos enfocaremos en: 

profundizar indagaciones previas sobre las traducciones de palabras claves de 

justicia y religión y de entrada en policía cristiana, términos que procuramos 

reconocer en las traducciones castellanas que aparecen en la documentación. Con 

ello, buscamos reflexionar sobre el discurso de justicia que se expedía desde las 

esferas de gobierno hacia la población indígena y reconocer los ámbitos de 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

4 
 

circulación que este discurso alcanzaba en una sociedad de características 

específicas como la que constituían los pueblos de indios de la jurisdicción de 

Jujuy.  

 

La cultura jurídica de Antiguo Régimen y las políticas lingüísticas peruanas 

Un amplio campo conceptual que abrevaba en el Derecho Romano, Canónico y 

feudal compondría la matriz del Ius Commune, el marco jurídico que le daría 

estructura a la época. La estrecha vinculación entre las esferas eclesiástica y civil 

compondría un marco cultural donde lo divino y lo terrenal serían ámbitos 

vinculados. En esta lógica, la sanción sobre las transgresiones se entendía como 

parte de un orden trascendental que remitía a una humanidad pretendidamente 

esencial, expresión del orden divino (Clavero, 1990, 1994; Garriga, 2004; Agüero, 

2008). Términos como la gracia y el amor entretejían las relaciones sociales y de 

poder, en tanto el fuero de la conciencia y la justicia limitaban las acciones que 

atentaban contra el orden. Era esta una cultura de textos. Las tradiciones jurídica 

y religiosa definían delitos y pecados, pero esta tradición no se circunscribía a 

una obra de revelación única, en términos de Bartolomé Clavero: “El derecho 

como la religión se determina, entonces, a través de una revelación que se 

produce mediante la conservación de textos y la manipulación de tradición que 

de ellos se genera” (1990: 65). El discurso se componía y transformaba a partir de 

la apelación a textos complementarios constituyendo un intertexto “una red de 

referencias mutuas, continuas y mutables, en el ámbito de la que cada elemento 

textual se transforma, adquiriendo nuevos significados, en virtud de una 

incesante corriente de elementos” (Hespanha, 1990: 190) que se vería recreado, a 

su vez, por la interpretación del receptor de ese mensaje (ya fuese lector u 

oyente). La plasticidad de esa cultura jurídica, la vigencia de formas de derecho 

como el casuismo o la costumbre serían especialmente operativos para consumar 

la empresa americana (Tau Anzoátegui, 1992; 2001; Garriga, 2019; Oyarzábal, 

2024), en tanto, la tradicional unión entre el derecho y la religión se reforzaría a 

partir de la legitimidad otorgada por las Bulas Papales, el carácter mesiánico de 

la conquista cristalizado en las políticas de entrada en policía cristiana de los 

naturales y el atributo de protección sobre estos últimos que compartieron la 

Corona y la Iglesia (Williams, 1990; Clavero, 1994). El saber normativo debía 

llegar a un público que no compartía originalmente la matriz cultural 

hegemónica y que hablaba una diversidad de lenguajes desconocidos para los 

colonizadores.  

Fueron múltiples los cuerpos de leyes que definieron el buen gobierno de 

las Indias occidentales y muchos de sus libros, cédulas y ordenanzas, se ocuparon 

de los indígenas. Pero, en todos los casos se trató de voces que hablaban a iguales, 

agentes peninsulares que compartían un universo cultural. El rol de los indígenas 

como receptores de las mismas quedaba desdibujado en ellos. El virrey Francisco 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

5 
 

de Toledo señaló en sus ordenanzas “que se den a entender estas ordenanzas a 

los indios dos veces al año y el escribano de fe de ello”.2 Se especificaba, además, 

que los corregidores se ocuparan de que las ordenanzas se leyesen y publicasen 

en San Juan y Navidad. El volumen del cuerpo y la complejidad de aquellas 

disposiciones, las fechas señaladas donde también se recaudaba el tributo y la 

cantidad de indígenas que componían los corregimientos andinos nos permite 

dudar de la efectividad de tal medida, aún en caso de que ésta se hubiera 

cumplido. El catecismo periódico, el sermón y el contacto directo entre el párroco 

y el feligrés confesante en las iglesias de los pueblos de indios resultan, por el 

contrario, un espacio de aprendizaje e interiorización de la policía cristiana en 

absoluto desdeñable. El saber normativo será vehiculizado de manera 

descendente a través de la acción eclesiástica del sermón. Es que los eclesiásticos 

conocían la lengua y las personas, sus rostros eran familiares para los habitantes 

de los pueblos de indios. Habitualmente a través del catecismo y el púlpito, 

podían remitir un discurso acerca de lo prohibido y de lo permitido, en definitiva, 

de lo que estaba o no fuera de la ley que era tanto la ley del monarca como la de 

Dios y los delitos contemplados por la legislación. 

Los vocabularios que habían nacido de la necesidad evangelizadora, se 

volvieron la matriz de la enseñanza y aprendizaje del quechua por su impulso 

normalizador y hegemónico. Haciendo uso de las tradiciones jurídicas 

importadas de la península, se expuso un lenguaje donde justicia y gobierno se 

definieron en todo su sentido sacro, un imaginario de dominación velado por las 

ideas de protección, defensa y amparo que implícitamente reconoce la 

paternidad de Dios y del Rey. Previsiblemente, las pautas conciliares se ocuparán 

de la enseñanza del catolicismo entre los indígenas, descartando la posibilidad 

de hacerlo en castellano como habían establecido las primeras directrices.3 Los 

esfuerzos de traducción del Tercer Concilio Limense y la posterior obra de 

González de Holguín constituyen un hito donde la tradición textual peninsular 

incorpora y se incorpora al imaginario andino inaugurando un intertexto 

colonial. Siguiendo a Martorel de Lanconi quien considera que por primera vez 

se realiza un “constructo” (coiné) que se diferencia de las descripciones previas 

de la lengua (2001: 105), consideramos que se elabora un quechua unificado 

colonial, inserto a través del discurso eclesiástico en la tradición textual 

importada por los colonizadores, posibilitando la construcción de una 

subjetividad indígena en consonancia con los presupuestos del Ius Commune. 

                                                             
2 Relaciones de los Virreyes y Audiencias que han gobernado el Perú, Memorial y Ordenanzas de 

D. Francisco de Toledo en Lorente, S. (1867 [1573]), De la enseñanza y doctrina de los indios, 

Ordenanza XXXII, p. 216 
3 Cedulario de la Audiencia de los Charcas (siglo XVI), en Enciso Contreras, J. (2005); Solórzano 

Pereira, Juan. (1681 [1680])Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias. Madrid: Julián de 

Paredes, Libro sexto título I, ley XVIII 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

6 
 

“…[S]iempre la lengua fue compañera del imperio”4 le escribía Antonio de 

Nebrija a la reina Isabel en el prólogo de la Gramática castellana. La mirada de 

Nebrija sobre el rol de las lenguas en la sociedad, rescatada por Nuzzo alcanza 

también a la esfera del derecho. Su idea de convertir al homo naturalis en homo 

civilis (2020: 228) y la importancia del castellano en ese cometido, se plasmaba en 

la consciencia de superioridad de las lenguas que se expresaban a través de la 

escritura, sobre aquellas que se desenvolvían por medio de la oralidad. Si bien la 

experiencia americana dará cuenta de la existencia de otros soportes de la 

memoria, la percepción sobre la preeminencia innata de la escritura tal como la 

comprendían los españoles de la época no se modificará sustancialmente. La 

trascendencia de este pensamiento no sólo establecería “la identidad lingüística 

española, sino que también proporcionaron el presupuesto ideológico de la 

política lingüística colonial en el Nuevo Mundo” (Nuzzo, 2020: 228), a la vez que 

sería la herencia de Nebrija la que estableciera las directrices de redacción de la 

obra de González Holguín (Segovia Gordillo, 2010).  

Exponer esta función de la lengua en un contexto de política imperial, nos 

permite comprender íntegramente los esfuerzos de normatividad y 

homologación. Felipe II dispuso que “no se imprima, ni use arte vocabulario de 

la lengua de los indios sin estar aprobado conforme a esta ley”5 especificando que 

debía pasar por la revisión de la Real Audiencia. En el mismo sentido, se expide 

el concilio: “para el bien y utilidad de los indios importa mucho que no solo en 

la substancia y sentencia haya conformidad, sino también en el mismo lenguaje 

y palabras”6 censurando otras interpretaciones o traducciones diferentes a las 

aprobadas por los conciliares reunidos en Lima. Entre la legislación que se ocupa 

de las políticas lingüísticas, nos interesa rescatar algunas proposiciones 

especialmente representativas. En las disposiciones que ordenan que en las 

principales ciudades se funden colegios a donde asistan los hijos de caciques, se 

especifica que los religiosos que estén a cargo: “los enseñen y doctrinen en 

christiandad, buenas costumbres, policía y lengua castellana”7 exponiendo las 

directrices a las que nos hemos referido e incluyendo la lengua entre ellas. De 

manera opuesta, cuando se establece la fundación de casas de recogimiento para 

indias, se especifica: “que pongan mucha atención y diligencia en enseñar a estas 

doncellas la lengua española y en ella la doctrina cristiana y oraciones 

exercitandolas en libros de buen exemplo y no les permitan hablar la lengua 

materna”.8 La prohibición, en este caso, nos da la pauta del peligro que supone 

                                                             
4 Nebrija, A. de (1492) Gramática de la lengua castellana, prólogo. 
5 Solórzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilación de Leyes… Libro I, título XXIV, ley III, p. 213 
6 Concilios Limenses (1551-1772), en Vargas Ugarte, R. (1951), Decretos que se publicaron en la 

segunda action del concilio prouincial celebrado en la Iglesia catedral de la Ciudad de los reyes 

en quinze de agosto de mil y quinientos y ochenta y tres años, traducido del latín en romance, 

Cap. 3 “Del catecismo que se ha de usar y su traducción”, p. 323 
7 Solórzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilación de Leyes… Libro I, título XXIII ley XI, p. 212 
8 Solórzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilación de Leyes… Libro I, título III, ley XXVIIII, p. 22 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

7 
 

para las autoridades el “mal ejemplo” que puede ser transmitido a través de la 

lengua materna, cuestión donde probablemente subyazgan representaciones de 

género que exceden al presente análisis.   

Por último, nos interesa rescatar la posibilidad de comprensión. En el 

capítulo 16 de las actas conciliares se establece “Que se entiende perfectamente 

la confesión de los yndios”, donde se deja expuesta la posibilidad de que algunos 

sacerdotes por no conocer exhaustivamente la lengua o “la pesadumbre que 

sienten al oyr las confesiones de los yndios”, dispensan la absolución sin 

comprender cabalmente lo que escuchan. Previniendo esto, se dispone que “…si 

no entienden bastantemente al que se confiesa, remítanle a otros que saben más 

o aprendan ellos lo que no saben, pues no puede ser buen juez el que da sententia 

en lo que no entiende”.9 Estas precisiones que homologan –una vez más– la figura 

del juez a la del confesor dan cuenta del espacio gris que puede abrirse en la 

interpretación de la idea de lo prohibido y lo permitido y el sistema de 

inquisición, confesión y castigo. Porque un accionar pecaminoso mal 

interpretado y sancionado, genera en consecuencia información errónea para el 

confesante. Esta dimensión abierta por lo equívoco debe sopesarse a partir de la 

pericia y las subjetividades de un amplio universo de naturales y peninsulares 

que intervinieron en tan formidable tarea. Los mismos matices deben determinar 

nuestra interpretación cuando reflexionamos acerca de cuánto de este bagaje 

puede llegar a los pueblos de indios de la lejana jurisdicción de San Salvador de 

Jujuy, una región signada por el multilingüismo. 

 

El saber normativo en un contexto de multilingüismo 

Hasta aquí las directrices que emanaban de las altas esferas del gobierno 

eclesiástico y secular. Ahora bien, el estudio de los expedientes que dan 

testimonio del ejercicio de la justicia interétnica en la jurisdicción, dan cuenta de 

diversas situaciones en lo que refiere al ejercicio de la traducción. Se estima que 

la ocupación inca de la región correspondiente a la jurisdicción estudiada se llevó 

a cabo en la segunda mitad del siglo XV ofreciendo un lapso acotado de tiempo 

para que el quechua se difundiera en la región antes de la caída del imperio. Si 

bien no podemos desestimar su circulación una vez interrumpidos los lazos de 

comunicación con el Cuzco y la pervivencia de núcleos de mitimaes en la región, 

reconocemos que la lengua imperial era requerida a las autoridades que se 

vinculaban con los enviados del Inca y no circulaba masivamente.  

De la diversidad lingüística de la Provincia del Tucumán, Juríes y 

Diaguitas, el tonocoté y el kakán por su amplia difusión merecieron estudios 

sistemáticos. En tanto el kakán quedó relegado por identificarse como lengua de 

los belicosos calchaquíes (Giudicelli, 2013), el tonocoté llegó a ser empleado para 

                                                             
9 Concilios Limenses… en Vargas Ugarte, R. (1951), p. 329 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

8 
 

impartir doctrina. La escasez de religiosos, lo dilatado de la geografía y la 

pluralidad de grupos hizo de la catequización en lenguas vernáculas algo 

irrealizable en la jurisdicción de Córdoba y una práctica esporádica a nivel 

general (Bixio, 2022). Para el caso jujeño, hay referencias de la difusión del aimara 

en Humahuaca (Bixio, 2022), la existencia de lenguas ocloya y casabindo e 

inclusive testimonios de la redacción de un diccionario en la primera de estas que 

no se ha conservado (Salas, 1945). Un expediente de 164010 refiere el uso del 

guaraní entre los grupos mataguayes y la presencia de lenguaraces en ese idioma 

en la jurisdicción. Más allá de estos esfuerzos y la pervivencia de otras lenguas, 

sería el quechua el medio de comunicación por excelencia para con los indígenas, 

como lo vimos establecido por concilios y ordenanzas. En consecuencia, la 

necesidad de traducir de las diversas lenguas regionales al quechua y al 

castellano, harían de la categoría de indio ladino un marcador identitario en toda 

la provincia (Noli, 2001). 

Salvo algunas excepciones (Durston, 2003) en los Andes la justicia 

interétnica no se preocupó por escribir en quechua, por lo que su uso sólo queda 

atestiguado en el nombramiento de los intérpretes y las menciones acerca del 

manejo de la lengua por parte de testigos o implicados en los casos que se 

trataban. La práctica de justicia interétnica en la jurisdicción se vio signada por el 

imperativo de salvar las distancias (Barriera, 2019; Oyarzábal, 2023). La 

resolución de los casos encuentra a damnificados, víctimas, acusados, testigos y 

agentes de justicias trasladándose al cabildo de la ciudad de San Salvador de 

Jujuy o La Plata, sede de la Audiencia de Charcas, aunque frecuentemente las 

vicisitudes de los casos implicaron que fueran los agentes de justicia quienes se 

desplazaran a los pueblos de indios e inclusive estancias particulares, 

constituyendo verdaderos “tribunales itinerantes” (Cunnil, 2019: 41). Más allá de 

la normatividad, serían la disponibilidad de recursos humanos y materiales, el 

conocimiento de los saberes, de las lenguas indígenas, de las costumbres propias 

de los grupos y de la geografía, los elementos que determinaran las prácticas.  

Asumiendo la constante posibilidad de destrucción, extravíos y 

solapamientos de los expedientes en archivos no catalogados, podemos hacer un 

balance sobre la totalidad de pleitos donde intervienen indígenas de la 

jurisdicción jujeña conservados para el período. En ellos hallamos tres intérpretes 

oficiales desempeñándose en Jujuy durante el siglo XVII. Su formación es dispar: 

en tanto uno asume también el cargo de alférez, sobre otro se indica que no sabía 

firmar.11 En la mayoría de los casos, los traductores son españoles o criollos que 

se encuentran en el espacio en que se lleva a cabo el acto de justicia o las zonas 

aledañas o, inclusive, se encuentran en el camino y de los cuales se especifica que 

ofician de lenguaraces ante “la falta de intérprete público”12 dando cuenta de que 

                                                             
10 Archivo de Tribunales de la Provincia de Jujuy (ATJ), legajo 210 
11 ATJ, legajo 655, 12 v. 
12 Archivo General de la Nación (AGN), D.D. L.11, E. 20 142 r. 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

9 
 

se trata de personas que conocen el quechua desde la interacción práctica como 

lo describe la fórmula: “lenguaraces en la lengua general del Cuzco los quales 

estando presente asetaron el dicho oficio de interpretes”.13 Una cuestión que ha 

llamado nuestra atención en el análisis documental es que los eclesiásticos no son 

utilizados como lenguaraces. En este espacio donde faltan traductores formados, 

recurrir a los doctrineros que ejercían en aquellos remotos curatos hubiera sido 

una respuesta plausible. La negativa a hacerlo seguramente sigue las premisas 

preexistentes en las políticas llevadas a cabo para imponer el castellano sobre las 

diversas lenguas que se hablaban en la península. En este sentido, los intérpretes 

“externos” podían garantizar cierta imparcialidad, evitando ceder a sentimientos 

que condujesen a la indulgencia.14 

Contar con traductores formados daba la posibilidad de ahondar en las 

sutilezas del idioma, ya sea para que se plasme lo más fehacientemente posible 

el testimonio en el documento judicial o para que el indígena comprenda lo que 

se le está inquiriendo. Por el contrario, entendemos que estamos ante intérpretes 

que poseen un saber empírico probablemente alejado de lo establecido por los 

religiosos que se ocuparon en profundidad de ello. El análisis de palabras claves 

en la documentación nos puede dar la pauta de las posibilidades que estaban en 

juego en esas instancias. Para ello, hemos seleccionado conceptos fundamentales 

donde se tocan las esferas de la justicia y la religión, donde podemos pensar en 

la vinculación de los sermonarios y confesionarios producidos y traducidos en 

Lima hasta la práctica de justicia en los pueblos de indios de la jurisdicción jujeña. 

Como ya sugerimos, la cultura jurídica de Antiguo Régimen contaba con una 

honda tradición en donde delito y pecado operaban indistintamente en la 

práctica de justicia (Agüero, 2009), vínculo que se profundizó en la práctica de 

justicia interétnica (Yannakakis, 2014; Oyarzábal, 2023). Así, la ausencia del 

vocablo “delito” en el vocabulario de González Holguín se subsanó con las 

diversas acepciones del término pecado, definido como hucha:  “…cuando 

sucedía tardarse de llover o venía alguna helada que quemaba las chácaras, 

alguno que presumía de religioso o sospechaba de algun indio o india, 

lebantábase y decía al curaca y hechiceros: esta india tiene hocha (que quiere 

decir pecado), y por eso no llueve”.15 La descripción vertida por Hernando de 

Santillán y Figueroa y recogida por Tom Zuidema (1989) nos aproxima al sentido 

prehispánico del término que adquirirá connotaciones directamente vinculadas 

al cristianismo al ser incorporado a los diccionarios y confesionarios coloniales. 

Zuidema, al estudiar el significado del concepto “capac hucha”, lo describe como 

“el gran mar” en el sentido de “profundidad real” así como “gran pecado” o 

                                                             
13 ATJ legajo 351 2 v. 
14 Agradezco esta reflexión a los aportes y comentarios del Dr. Juan José Arrieta. 
15 Relación del origen y descendencia político y gobierno de los incas. En Santillán y Figueroa, H. 

(1879 [1563]) Tres relaciones de antigüedades del Perú, Imprenta y fundición de M. Tello, 

Impresor Cámara de S. M., p. 36. 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

10 
 

“gran secreto” (1989: 138) definición por la que se inclina especialmente, 

reconociendo el vínculo entre ambas ideas. Evidentemente, la traducción de los 

religiosos borrará buena parte de la semántica del término, en tanto, la práctica 

de la confesión le dará otras implicancias ya que en el mundo andino el pecado 

sólo se verbalizaba en la medida en que hubiera una consecuencia negativa sobre 

la comunidad. La práctica de la confesión quita esta posibilidad ya que incita a 

sacar a la luz los pecados más allá de si estos tuvieron o no consecuencia 

anulando –tal vez– las reminiscencias del término a las profundidades donde no 

llegan los rayos del sol.   

El término hucha se vincula directamente al concepto de confesión. En este 

sentido, González Holguín distinguió entre huchayta mastarani, “confesarse y 

declarar sus pecados”16 y mastarani “declarar, o descubrir lo secreto, o no sabido 

explicar lo dudoso”.17 Para Covarrubias, confesar tenía más de una acepción: 

“decir uno la verdad, quando es preguntado; confessar unos sus pecados 

sacramentalmente a los pies del sacerdote que tiene poder para absolver […] 

Confessar ante Iuez competente, debaxo de juramento. Confessar en el tormento, 

confessar por fuerca. El que confiessa en juyzio se llama confesante. Confesión, 

lo que declara con presupuesto de que es verdad”.18 En tanto declarar se traducía 

como “manifestar lo que de suyo e lleva oculto y no entendido a verbo” .19 Más 

específico en lo judicial, declarante se define como “el que declara en su confesión 

judicialmente lo que el Iuez le pregunta”.20 Si bien el carácter lego de los agentes 

de justicia, la pericia de los intérpretes y las modalidades propias de cada caso 

podían variar es posible sugerir que el término confesante se reservó para los 

implicados directamente en los casos y el término declarar se aplicó a los testigos, 

lo que apunta a una relación directa entre la idea de pecado (hucha) y quienes han 

cometido un delito, una simplificación que pudo ser complementada para su 

comprensión con el lenguaje de pecado expedido en el confesionario.  

Si nos remitimos al confesionario del Tercer Concilio Limense, entre las 

preguntas que se establecen para confesores de indios y que se traducen también 

al aymara, encontramos: “9 ¿Qué tantos años que escondiste tus pecados?; 10 

Mira hijo mio que todas las confessiones que has hecho escondiendo algun 

peccado por verguenca o por temor no han valido nada, antes has caydo en otro 

pecado grande. Por esso agora pues dime todo tus peccados sin esconder 

                                                             
16 González Holguín, D. (1989 [1608]) Vocabulario de la lengua general de todo el Perú, llamada 

lengua Qquichua o del Inca, UNMSM, p. 163 
17 González Holguín, D. (1989 [1608]) Vocabulario de la lengua general…, p. 164 
18 Covarrubias Orozco, S. (1873 [1611]) Tesoro de la lengua castellana o española, Impresor Luis 

Sánchez, p. 159 
19 Covarrubias Orozco, S. (1873 [1611]) Tesoro de la lengua…, pp. 202-203 
20 Covarrubias Orozco, S. (1873 [1611]) Tesoro de la lengua…, p. 203 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

11 
 

ninguno”.21 En términos de simplificación, también nos resulta clara la pregunta 

que se le hace al alcalde de indios del pueblo de Omaguaca cuando se lo interroga 

como autor de un homicidio: “si sabe la obligación que tiene por tal alcalde de 

estos [indios] estorbar en el dicho su pueblo los pecados y escándalos públicos 

borracheras pendencias y muertes…”22 Con el término pecado, se sintetiza (o 

reduce) una detallada nómina de obligaciones en diferentes instancias y 

posibilidades, órdenes de autoridad y precisiones administrativas que dicta la 

normatividad toledana.23 Ahora debemos pensar también en aquellas palabras 

que se usaban, más allá de estar en los diccionarios y confesionarios.  

Un expediente del año 1629 puede sernos de utilidad para reflexionar en 

este sentido. El caso presentado ante el cabildo de la ciudad opone al presbítero 

Cristóbal Rodríguez de Salazar como apoderado de su hermano Juan Rodríguez 

de Salazar y a Alonso de Tapia, encomenderos de la jurisdicción, quienes alegan 

tener derechos sobre un indio de nombre Inacio. El meollo del pleito ha nacido 

con Inacio ya que, Tilaime, su madre, es india de la encomienda de Alonso de 

Tapia en tanto, Lupay, su padre, pertenece a la de Juan Rodríguez de Salazar. La 

ley contempla específicamente esos casos: el visitador Francisco de Alfaro que 

anduvo la región entre 1611 y 1612 estableció en sus Ordenanzas que, si la madre 

es soltera, su hijo debe estar sujeto a la misma encomienda que ella, en tanto, si 

los progenitores se hubieran desposado, pasaría a ser indio de la misma 

encomienda donde tributa su padre. Si bien el amancebamiento no se juzga como 

delito ya que la finalidad del pleito es otra, la nómina de testigos que apunta a 

dilucidar las circunstancias del nacimiento de Inacio, vierte conceptos que nos 

resultan de interés. Tanto el confesionario expedido por el Tercer Concilio 

Limense como las ordenanzas toledanas utilizan el verbo amancebar para 

referirse a las uniones que no han pasado por el sacramento del matrimonio, sin 

embargo, son muchas las expresiones vertidas en el expediente jujeño que 

reemplazan ese vocablo. Las exposiciones se dividen entre los testigos de cada 

una de las partes. Los primeros en hacerlo son los indígenas presentados por Juan 

Rodríguez de Salazar a quienes se les pregunta: 

“1. Si conocen al capitán Juan Rodríguez cuyo encomendero fue 

de Laysa curaca de nación churumata y a Gonzalo de Tapia cuyo 

encomendero fue del curaca Paypaya digan y de las generales de 

la ley. 

                                                             
21 Concilio Provincial de Lima (1585) Confesionario para los curas de indios con la instrucción 

contra sus ritos y exhortación para ayudar a bien morir y suma de los privilegios y forma de 

impedimentos del matrimonio, Antonio Ricardo, Impresor, Confesionario, 4 v. 
22 ATJ, legajo 351, 46 v 
23 Relaciones de los Virreyes…, De la jurisdicción que han de tener los alcaldes. p.162 

 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

12 
 

2. Si conocen a Lupay padre de Inacio y quien fue su 

encomendero y a quien fue sujeto y por la causa que se apartó de 

su pueblo de los churumatas de Laysa. 

3. Si saben que esto es público voz y fama como es que lo saben 

todos los indios del dicho Alonso de Tapia digan.”24 

 

Transcribimos el interrogatorio porque pensamos que era posible que los 

términos empleados en las preguntas podrían inducir a las respuestas, cuestión 

que claramente no sucede aquí ya que no se utiliza ninguna expresión clave. 

Entre los testimonios, la testigo Angelina Ontan declara sobre Lupay “y 

amancebado con una yndia del dicho pueblo llamada Tilaime  con quien  estuvo 

mucho tiempo haciendo vida con ella  como con su mujer  que por tal la tenia y 

a su ley dellos”.25 Esta india, la única residente en la ciudad, también es la única 

que utiliza el término “amancebar” en esta primera ronda de testigos. El verbo 

más frecuente para definir el vínculo entre Lupay y Tilaime es “aquerenciar”, 

definición que se complementa con expresiones tales como “con quien hizo vida 

mucho tiempo”,26 “se casó a su ley”,27 “estuvo amigado y tubo por mujer en su 

ley”.28 

 A diferencia de los testigos anteriores, los indios presentados por Alonso 

de Tapia tuvieron que responder a cuestiones bien precisas, entre las que nos 

interesa destacar:  

“2. Yten si saben que el yndio llamado Lupay churumata de la 

encomienda del dicho Juan Rodríguez de Salazar nunca fue 

casado en su ley ni en otra manera con la madre de el yndio 

Inacio sobre que es este pleito sino que como yndio soberbio y 

altivo (ilegible) el pueblo de Paipaya y se amancebo con la yndia 

Tilayme  de el dicho pueblo y encomienda de el dicho Alonso de 

Tapia digan   

3. Yten si saben que asimismo en el mesmo tiempo que el dicho 

yndio churumata estuvo amancebado con la dicha yndia  

Tilayme  lo estuvo otro yndio Pedro Obay  del dicho pueblo de 

Paypaya y ambos estaban con ella sin que fuese ninguno dellos 

su marido ni casados en su ley entonces sino amancebados está 

referido digan los testigos el uso y costumbre  que entre ellos 

tenían para ser casados en su ley natural”.29 

                                                             
24 ATJ legajo 89, 12 v. 
25 ATJ legajo 89, 16 v. 
26 ATJ legajo 89, 14 r.  
27 ATJ legajo 89, 15 r.  
28 ATJ legajo 89, 18 r.  
29 ATJ legajo 89, 22 r. 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

13 
 

Aunque el concepto amancebar estructura las preguntas que deben 

responder, las respuestas de los testigos no difieren especialmente de las 

anteriores. El primero en aparecer frente al tribunal es el cacique Diego Calao 

quien asevera que Lupay “se aquerencio y amancebó con una yndia llamada 

Tilaime”30, otro dice que el indio se “apoderó”31 de ella, en la misma línea que el 

hermano de Tilaime quien indicó que Lupay no fue bautizado ni casado y para 

definir su relación puntualizó: “Lupay era yndio belicoso que de suerte se 

apodero de la dicha yndia  su hermana y la tuvo por su amiga”32 para precisar 

que, después de la muerte del dicho Lupay, Tilaime “se amigó y aquerencio con 

el dicho Obay como conocidos de antes”.33 

Las preguntas de este último interrogatorio constituyen en sí una 

verdadera muestra de saber normativo, sintetizando lo establecido en el 

catecismo y la legislación: la mirada negativa proyectada sobre el 

amancebamiento de los indígenas en oposición al casamiento que se 

correspondía con la policía cristiana que pudo haber llegado también a estos 

indios a través de la prédica. El término “amancebar” se traduce al quechua en 

diferentes acepciones y aparece entre las preguntas específicas para confesores 

del Tercer Concilio Limense: “Sexto mandamiento: no fornicarás. ¿Estás 

amancebado? ¿Qué tanto tiempo ha que lo estas? ¿Quantas mancebas tienes? 

¿Dónde tienes la manceba es casada o soltera?”.34 Si bien el verbo “aquerenciar” 

está ausente del diccionario de González Holguín, el término “querencia” remite 

a “hallarse bien en un lugar o persona”,35 concepto que invierte la carga 

pecaminosa del verbo amancebar por una representación de bienestar.  

Las divergencias en los términos utilizados para definir la relación entre 

Lupay y Tilaime puede responder al contexto de pluralidad de idiomas en que 

se desarrolla la práctica jurídica, así como el bagaje lingüístico propio de quienes 

ofician como intérpretes, carentes de una formación sistemática en la traducción. 

Nos resulta sugerente comprobar que los dos testigos que emplean el término 

“amancebar” sean Angelina Ontan, que vive en la ciudad y Diego Calao un 

cacique, personas que pudieron haber tenido más posibilidades de acceder a las 

formar institucionalizadas del quechua colonial. Es preciso mencionar también 

que el empleo de uno u otro término no parece haber sido tomado a la ligera, lo 

que nos habla de matices y sutilezas que escapan a nuestra mirada. Algunas 

erratas en la transcripción de los testimonios orales pueden contribuir a nuestra 

reflexión. En el testimonio del cacique Diego Calao encontramos la siguiente 

expresión: “y habiendo fallecido el dicho Lupay el dicho Pedro Obay volvió a la 

                                                             
30 ATJ legajo 89, 22 r. 
31 ATJ legajo 89, 28 r.  
32 ATJ legajo 89, 26 r. 
33 ATJ legajo 89, 26 v. 
34 Concilio Provincial de Lima (1585) Confesionario para los curas de indios… 11 r. 
35 González Holguín, D. (1989 [1608]) Vocabulario de la lengua general… p. 234 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

14 
 

dicha Tilaime y la tuvo por suya y amiga”.36 Lo interesante aquí es que la palabra 

amiga se tachó, dando cuenta de definiciones diferenciadas en las posibilidades 

que se presentaban en la relación.  En un sentido mucho más claro para nuestra 

mirada se presenta –en el caso de la acusación de homicidio al alcalde indígena 

del pueblo de Omaguaca al que ya no hemos referido– una corrección que quedó 

formulada en el documento: bajo un trazo de pluma que procura anularla, aún 

podemos adivinar la palabra “declarante” que es reemplazada por 

“confesante”.37 Retomando el análisis previo sobre la vinculación entre el 

concepto de “pecado” y el prefijo “hucha”, podemos inferir que se sustituye el 

término “mastarani” por “huchayta mastarani” remarcando el carácter de pecador 

del acusado. 

Pensamos que los saberes normativos también pueden hacerse presentes 

en el acto en una instancia de la que sólo tenemos una referencia sucinta que se 

inserta en el interrogatorio: “de las generales de la ley se le dio a entender”38 

dando cuenta, además, de una instancia de oralidad que apenas queda reflejada 

en el documento escrito. Las posibilidades que se abren en estos espacios donde 

intérpretes con diversos grados de formación se encuentran en un contexto de 

multilingüismo, se multiplican a través de las atribuciones interpretativas que 

tiene quien oficia de lenguaraz (Jurado, 2019). Esta dimensión brinda otra función 

de la interpretación que excede a su función esencial, pero, no es la única.  

 

La traducción como acto performativo 

La documentación muestra diferentes escenarios que nos llevan a pensar en la 

trascendencia del acto de traducir como una de las tantas formas de teatralización 

de las relaciones de poder propias de Antiguo Régimen. Los testimonios indican 

que a un indígena se le da a entender y es traducido no obstante ser indio capaz 

y ladino39 e, inclusive, aun tratándose de indígenas que saben firmar lo que da 

cuenta del uso de recursos culturales peninsulares.40 Este es el caso del cacique 

don Diego Calao cuando, al oficiar de testigo en el pleito analizado 

anteriormente, se le toma testimonio: “a quien en la lengua general yo el teniente 

entiendo bien y por ynterpretacion de la lengua nombrada  en esta causa se le dio  

a entender lo que contiene  un juramento y asi  juro a dios  nuestro señor”.41 El 

cacique aparece dos años antes de prestar este testimonio haciendo un pedimento 

para defender las tierras de su comunidad de la intrusión de un grupo vecino.42 

Si bien la confección de este tipo de documentos siempre implica la intercesión 

                                                             
36 ATJ legajo 89, 24 r. 
37 ATJ legajo 351, 20 v. 
38 ATJ legajo 89, 16 v. 
39 ATJ legajo 351, 3 r.  
40 ATJ legajo 351, 8 v. 
41 ATJ legajo 89, 23 r.  
42 ATJ legajo 452 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

15 
 

de mediadores, la complejidad de la presentación, el uso de las ordenanzas 

alfarianas y toledanas y los argumentos empleados, dan cuenta del manejo de 

recursos culturales propios de la cultura jurídica impuesta. Es de extrañar, 

entonces, que posteriormente se precise que se le dé a entender el tenor de un 

juramento. Esto nos conmina a pensar que el acto de traducción tiene peso 

simbólico y se inscribe en una de las tantas formas de teatro público que remarcan 

la colonialidad y el lugar menospreciado de los indígenas en tanto vasallos.   

Reconocer el momento de la traducción en esta clave invita a repasar 

algunas de las relaciones estructurantes del vínculo de poder propio de Antiguo 

Régimen que establecimos al principio: la gracia. El don de la gracia es un 

atributo que dispensa el soberano en el marco del lazo que lo une con sus vasallos 

basado en el amor paternal y se inscribe en los vínculos de dones y beneficencia 

que el rey otorga y que se corresponden con gratitud y servicio (Hespanha, 1993). 

Al inscribir el acto de traducir en ese orden, el intérprete aparece en toda su 

fuerza como mediador no sólo culturalmente sino, también, como intercesor 

entre el soberano y los indígenas, una función cargada de significado político. A 

través del intérprete, el soberano “escucha” al indígena en su propia lengua y, de 

esta manera, lo admite en la estructura corporativa de la sociedad.43 En esta lógica 

podemos comprender algunas de las características que se requieren de quienes 

ofician de traductores. En las leyes que establecen “las partes y calidades 

necesarias” con las que deben contar los intérpretes, se especifica: “Muchos son 

los daños e inconvenientes que pueden resultar de que los intérpretes de la 

lengua de los Indios no sean de la fidelidad, christiandad y bondad que se 

requiere por ser el instrumento por donde se ha de hacer justicia y los Indios son 

gobernados y se enmiendan los agravios que reciben” .44 Fidelidad, cristiandad y 

bondad aparecen como rasgos inscriptos en la retórica del amor que establecían 

las relaciones de Antiguo Régimen y que estructuran también estas políticas: 

“Del acto de escuchar y comprender las palabras de los Otros, podía nacer 

la conversación, es decir, el diálogo y las relaciones sociales y, a su vez, de la 

conversación podían surgir el amor y la amistad entre indígenas y españoles. 

Tales sentimientos, moldeados según el ejemplo más elevado del amor a Dios, 

permitían adaptar el deber de obediencia a la Divinidad, aplicarlo a la sociedad 

y estructurar, precisamente a través de la trama viscosa que generaba, las propias 

relaciones humanas, en especial, aquellas entre colonizadores y colonizados” 

(Nuzzo, 2020:  237) 

Las palabras de Luigi Nuzzo definen perfectamente los fundamentos 

ideológicos que se ponían en escena en cada instancia de traducción. El acto 

judicial se abre con el juramento en nombre de Dios que en el caso de los 

                                                             
43 En este sentido, es por demás ilustrativa la expresión “sabemos que nos conviene hablarte en 

la oreja oh rey”, que recoge Caroline Cunill en su artículo de este dossier. 
44 Solórzano Pereira, J. (1681 [1680])Recopilación de Leyes… Libro II título XXIX, ley I, p. 477  



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

16 
 

indígenas está mediado por la interpretación, la procura de entendimiento y la 

indagación acerca de la efectiva comprensión. Así en la visita del oidor Antonio 

Martínez Luján de Vargas, al interpretar el juramento se especifica: 

“examinándolos en la doctrina cristiana de que se hallaren capaces”.45 El jurar en 

falso aparece entre los principales preceptos que llegan al mundo indígena a 

través de la confesión a partir del segundo mandamiento “no jurarás”: “¿Has 

jurado con mentiras en nombre de Dios?  ¿O a la cruz o los sanctos o por las 

criaturas? ¿Has jurado falso ante algun juez siendo testigo o por otra vía?”.46 

El acto se cierra con un lugar más activo por parte del indígena que es 

traducido: “y aviendoselo leydo y dado a entender por el ynterprete dixo estar 

escrita como a dicho y dice el ynterprete”.47 Aquí se establece otra cadena de 

información que tiene valor performativo apelando a un juego entre emisores, 

mediadores y receptores donde se alternan oposiciones de incomprensión/ 

entendimiento y oralidad/ escritura. En el caso anteriormente citado, se especifica 

que el lenguaraz no sabe firmar lo que nos hace inferir que no posee la habilidad 

de leer. Entonces, este último paso de la traducción cumpliría el siguiente orden: 

el testigo habla en la lengua general, el lenguaraz traduce y se escribe en 

castellano y después se da a la inversa: un teniente lee en castellano, el lenguaraz 

traduce y el indígena asiente. Esto profundizaría las instancias de incomprensión 

y la posibilidad de que se generen tergiversaciones, erratas y manipulación.   

El traducir y dar a entender (Jurado, 2019) se torna un acto de concesión 

real a estos vasallos rústicos, miserables y perpetuos menores de edad. En el 

mismo sentido, la ley admite la posibilidad de que un indio que tuviere que 

declarar pudiera solicitar a otro indio “ladino christiano”48 que esté presente. Tal 

concesión se desprende de las noticias que habían llegado al monarca sobre 

tergiversaciones que llevarían a cabo los intérpretes: “dicen algunas cosas que 

dixeron los Indios, o las dicen y declaran de otra forma con que muchos han 

perdido su justicia y recibido grave daño”49 perjudicando a los indígenas. Una 

vez más, la intermisión real refuerza el atributo de protección, inscrito en las 

particularidades de ese cuerpo social. El dar a entender, volver a leer, inquirir si 

habían comprendido y si lo que estaba escrito de ajustaba a lo dicho constituían 

acciones que vinculaban los lazos de vasallaje marcando la relación paternalista 

entre los detentadores del saber (el idioma hegemónico y la escritura) y los 

naturales.  

 

                                                             
45 Boixadós, R. y C. Zanolli (2003) La visita de Luján de Vargas a las encomiendas de La Rioja y 

Jujuy (1693-1694) Estudio preliminar y fuentes, UNQUI, Bernal, p. 295 
46 Concilio Provincial de Lima (1585) Confesionario para los curas…, Confesionario, 7 v. 
47 Archivo Histórico de la Provincia de Jujuy (AHPJ), Marquesado, Caja 2 carpeta 105, 4 r. 
48 Solórzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilación de Leyes… Libro II título XXIX, ley XIII, p. 479  
49 Solórzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilación de Leyes… Libro II título XXIX, ley XIII, p. 479 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

17 
 

Conclusión 

El acto de justicia constituía una acción performativa que, más allá de resolver un 

caso puntual, representaba un orden de las cosas y el proceso de traducción en 

ese marco reforzará la colonialidad del acto. Como estableció Luigi Nuzzo en la 

cita que abrió nuestro trabajo, la reducción de los lenguajes a la lengua del 

imperio, la trasposición de la palabra dicha al lenguaje escrito, lo efímero a lo 

legible fueron vectores imprescindibles del proyecto colonial.  

La necesidad de traducción se vuelve, de este modo, una herramienta de 

dominación inserta en la lógica propia de la cultura dominante vehiculizando 

saberes normativos esenciales a través de la figura del intérprete (Jurado, 2019). 

Su rol en ese ámbito es una pieza clave del acto ya que dota de materialidad esa 

operación haciéndola tangible para los indígenas. El Ius Commune, siguiendo los 

principios del Derecho Romano no se pensaba como un conjunto de normas 

sistemáticas sino como el resultado de la pericia para interpretar lo que resultara 

bueno y ecuánime en cada caso (Tau Anzoátegui, 1992). Consideramos que las 

decisiones de los lenguaraces pueden insertarse en esta tradición apelando al 

principio de autoridad atendiendo, además, al contexto de multilingüismo en el 

que debían desenvolverse.  

Cada instancia de traducción determina los roles de peninsulares e 

indígenas en la sociedad. La repetición del ejercicio de dar a entender, aun a 

indígenas que habían sido instruidos en el catecismo, constituía un recordatorio 

permanente de su condición. Ello los perpetuaba en el lugar de quienes 

precisaban ser protegidos, una condición que no debía modificarse ya que, 

alcanzar ese ideal hubiera supuesto socavar las bases del régimen de dominación 

colonial (Morong Reyes, 2016). El enunciar en una pretendida lengua general del 

Perú, las palabras propias de la policía cristiana era expresión de la superioridad 

del orden colonial. Siendo nombradas en quechua las palabras que definen al 

homo civilis adquieren una entidad andina mendaz, inserta en una estimativa 

universalidad incorporada a la tradición textual que hundía sus raíces en el 

Derecho Romano. En definitiva, aunque se utilizaron las lenguas indígenas, las 

palabras de las autoridades se formularon en castellano y son estas –en el caso 

andino– las que perviven en el papel.  

 

Referencias bibliográficas 

Agüero, A. (2009). “Las penas impuestas por el Divino y Supremo Juez”. Religión 

y justicia secular en Córdoba del Tucumán, siglos XVII y XVIII, Jahrbuch für 

Geschichte Lateinamerikas 46, 203- 230. 

Agüero, A. (2008). Castigar y perdonar cuando conviene a la república. La justicia penal 

de Córdoba del Tucumán, siglos XVII y XVIII, Centro de Estudios Políticos y 

Constitucionales. 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

18 
 

Agüero, A. (2024). El uso forense de literatura jurídica y teológica en un contexto 

lego de la periferia colonial. Córdoba del Tucumán, siglo XVIII. En S. Angeli y J. 

Núñez (Eds.)  Travesías en la Historia del Derecho argentino. Tributos a Víctor Tau 

Anzoátegui, forjador de puentes historiográficos, Universidad Carlos III. 

Barriera, D. (2019). Historia y justicia. Cultura, política y sociedad en el Río de la Plata 

(siglos XVI- XIX), Prometeo libros. 

Bixio, B. (2022). Lenguas, intérpretes e interpretaciones en la evangelización del 

Tucumán colonial (1580-1680), Corpus. Archivos virtuales de la alteridad americana, 

12, 1, 1-26. 

Boixadós, R. y C. Zanolli (2003). La visita de Luján de Vargas a las encomiendas de La 

Rioja y Jujuy (1693-1694) Estudio preliminar y fuentes, UNQUI. 

Clavero B. (1990). Delito y pecado. Noción y escala de transgresiones. En F. 

Tomás y Valiente, B. Clavero, J. L. Bermejo, E. Gacto, A. M. Hespanha, y C. 

Álvarez Alonso (Eds.) Sexo barroco y otras transgresiones premodernas, (pp. 57-90). 

Alianza Editorial. 

Clavero, B. (1994). Derecho indígena y cultura constitucional en América, Siglo XXI. 

Concilio Provincial de Lima (1585). Confesionario para los curas de indios con la 

instrucción contra sus ritos y exhortación para ayudar a bien morir y suma de los 

privilegios y forma de impedimentos del matrimonio, Antonio Ricardo, Impresor. 

Covarrubias Orozco, S. ([1611] 1873). Tesoro de la lengua castellana o española, 

Impresor Luis Sánchez. 

Cunill, C. (2019). Tribunales itinerantes, justicia local y mediación lingüística en 

Yucatán (siglo XVI). En C. Cunill y L. M. Glave Testino (Coords.) Las lenguas 

indígenas en los tribunales de Ameríca Latina: intérpretes, mediación y justicia, (pp. 41-

64). Instituto Colombiano de Antropología e Historia. 

Durston, A. (2003). La escritura del quechua por indígenas en el siglo XVII. 

Nuevas evidencias en el Archivo Arzobispal de Lima (estudio preliminar y 

edición de textos), Revista Andina,37, 207-236. 

Enciso Contreras, J. (2005). Cedulario de la Audiencia de los Charcas (siglo XVI), 

ABNB, Corte Suprema de Justicia de Bolivia. 

Ezcurra Rivero, A. y Bendezú-Araujo, R. (2017). Gramáticas y vocabularios 

coloniales del quechua y del aimara (1560-1619). En R. Chang Rodriguez y M. 

Velázquez Castro (Dir.) Historia de las literaturas del Perú, (pp. 123-164). Pontificia 

Universidad Católica del Perú, Fondo Editorial, Casa de la literatura, Ministerio 

de Educación del Perú.  

Garriga, C. (2004). Orden jurídico y poder político en el Antiguo Régimen, Istor, 

IV, (16), marzo, 13-44. 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

19 
 

Garriga, C. (2019). ¿Cómo escribir una historia “descolonizada” del derecho en 

América Latina? En J. Vallejo y S. Martín (Coord.), Antidora. Homenaje a Bartolomé 

Clavero. Colección Panoramas de Derecho 12 (pp. 325-376). Universidad de 

Sevilla- Thomson Reuters Aranzadi. 

Giudicelli, Ch. (2013). Hablar la lengua del enemigo: la soledad del misionero en 

tierras calchaquíes, Tempo 19 (35), 1-22. 

González Holguín, D. (1989 [1608]). Vocabulario de la lengua general de todo el Perú, 

llamada lengua Qquichua o del Inca, UNMSM. 

Hespanha, A. M. (1990). Una historia de textos. En Tomás y Valiente, F., B. 

Clavero, J. L. Bermejo, E. Gacto, A. M. Hespanha, C. Álvarez Alonso (eds.) Sexo 

barroco y otras transgresiones premodernas, (pp. 187-197). Alianza Editorial. 

Hespanha, A. M. (1993). La gracia del Derecho. Economía de la cultura en la Edad 

Moderna, Centro de Estudios Constitucionales. 

Jurado, C. (2019). Dar a entender. Prácticas de interpretación y saberes jurídicos 

en las revisitas. El corregimiento de Chayanta (Charcas, Virreinato del Perú, en 

el siglo XVII). En C. Cunill y L. M. Glave Testino (Coords.) Las lenguas indígenas 

en los tribunales de Ameríca Latina: intérpretes, mediación y justicia, (pp. 167-198). 

Instituto Colombiano de Antropología e Historia. 

Lorente, S. (1867 [1573]). Relaciones de los Virreyes y Audiencias que han gobernado el 

Perú, Memorial y Ordenanzas de D. Francisco de Toledo, Imprenta del Estado por J. 

E. del Campo. 

Martorell de Lanconi, S. (2001). Relación del español del Noroeste argentino con 

el español andino, Cuadernos,16, FHYCS- UNJU. 

Morong Reyes, G. (2016). Saberes hegemónicos y dominio colonial. Los indios en el 

Gobierno del Perú de Juan de Matienzo (1567), Prohistoria Ediciones. 

Nebrija, A. (1492). Gramática de la lengua castellana, Editora Nacional. 

Noli, E. (2001). Indios ladinos del Tucumán colonial: los carpinteros de Marapa, 

Andes, 12, 1-32. 

Nuzzo, L. (2020). El lenguaje jurídico de la conquista. Estrategias de control en las 

Indias Españolas, Tirant lo Blanch. 

Oyarzábal, M. C. (2023). Ordenar una sociedad mestiza. Justicia andino- colonial en el 

Jujuy del siglo XVII, Prohistoria. 

Oyarzábal, M. C. (2024). “Los naturales de América frente al Derecho peninsular. 

Las posibilidades interpretativas que proponen el casuismo y la costumbre. En S. 

Angeli y J. Núñez y (eds.) Travesías en la Historia del Derecho Argentino. Tributos a 

Víctor Tau Anzoátegui, forjador de puentes historiográficos, (pp. 235-262). Dikinson. 

Salas, M. (1945). El Antigal de Ciénaga Grande, Publicaciones del museo 

etnográfico de la facultad de Filosofía y Letras, Imprenta de la Universidad. 



Prohistoria, Año XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504 

20 
 

Santillán y Figueroa, H. (1879 [1563]). Relación del origen y descendencia político 

y gobierno de los incas, en Tres relaciones de antigüedades del Perú, Imprenta y 

fundición de M. Tello, Impresor Cámara de S. M. 

Segovia Gordillo, A. (2010). La gramática y arte nueva de la lengua general de 

todo el Perú (1607) de González Holguín y las gramáticas de Nebrija (h. 1488 y 

1492) Anuario de la Lingüística Hispánica, XXVI, 89-114. 

Segovia Gordillo, A. (2016). La gramática quechua de González Holguín (1607) y 

las de sus predecesores. Boletín de la Sociedad Española de Historiografía Lingüística, 

10, 23-42.  

Solórzano Pereira J. (1680). Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias, Julián 

de Paredes.  

Tau Anzoátegui, V. (1992). Casuismo y sistema. Indagación histórica sobre el espíritu 

del Derecho Indiano, Instituto de Investigaciones de Historia del Derecho.  

Valenzuela Márquez, J. (2007). Confesando a los indígenas. Pecado, culpa y 

aculturación en América colonial". Revista Española de Antropología Americana, 

37(2), 39-59. 

Vargas Ugarte R. (1951). Concilios limenses 1551-1772, Tip. Peruana S.A. 

Williams, R. (1990). The American Indian in Western Legal Thought. The Discourses 

of conquest, Oxford University Press. 

Yannakakis, Y. (2014). Making Law Intelligible. Networks of Translation in Mid- 

Colonial Oaxaca. En Ramos G. y Y. Yannakakis (Eds.) Indigenous Intellectuals. 

Knowledge, Power, and colonial Culture in Mexico and the Andes, Duke University 

Press, Durham & London, Londres.  

Zuidema, R. T. (1989). Reyes y guerreros. Ensayos de cultura andina, Grandes 

Estudios Andinos. 


