Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

Las traducciones quechua castellano en la tradicion textual. Normatividad y
circulaciéon del discurso juridico-religioso en una sociedad plurilingiie
(jurisdiccion de San Salvador de Jujuy, siglo XVII)*

Spanish-Quechua translations in the written tradition. Rulemaking and circulation of
legal and religious discourse in a multilingual society (Jurisdiction of San Salvador

de Jujuy, XVII Century)

Resumen

El objetivo del presente trabajo es reflexionar
acerca del impacto de las traducciones en la
practica de justicia interétnica en la doble
vertiente de la produccién normativa y la
circulacion en el espacio. Considerando a la
literatura eclesiastica y los diccionarios quechua
castellano dentro de la tradicion textual de
Antiguo Régimen, buscamos reconocer su
impronta en la documentacién judicial de la
jurisdiccién de la ciudad de San Salvador de
Jujuy en la Gobernacion del Tucuman, Juries y
Diaguitas en el Virreinato del Perti durante el
siglo XVIL

Palabras clave

Traduccion; Tradicion Textual; Justicia; Jujuy

MARIA CECILIA OYARZABAL

Abstract

The objective of this paper is to reflect upon the
impact of translations on the exercise of
interethnic justice from the perspective of both
rulemaking and the circulation of the law. Based
on the ecclesiastic literature and the Spanish -
Quechua dictionaries of the written tradition of
the Ancien Regime, our goal is to identify their
mark on the judicial documentation in the
jurisdiction of the city of San Salvador de Jujuy
in the Governance of Tucuman, Juries y
Diaguitas in the Viceroyalty of Peru during the
XVII century.

Keywords

Translation; Written Tradition; Justice; Jujuy

Recibido con pedido de publicacion el 4 de julio de 2025
Aceptado para su publicacion el 10 de octubre de 2025
Version definitiva recibida el 19 de noviembre de 2025

doi: 10.35305/prohistoria.vi44.2051

Maria Cecilia Oyarzabal, Universidad Nacional de la Patagonia San Juan Bosco, Comodoro Rivadavia,
Argentina; e-mail: mariac.oyarzabal@gmail.com

* Agradezco las recomendaciones de los evaluadores andnimos de la revista

Esta obra se publica bajo licencia Creative Commons. Atribucién-NoComercial-Compartirlgual 4.0 Internacional

Oyarzabal, M.C. (2025). Las traducciones quechua castellano en la tradicion textual. Normatividad y circulacién del
discurso juridico-religioso en una sociedad plurilingiie (jurisdiccién de San Salvador de Jujuy, siglo XVII). Prohistoria, Afio
XXVIII, 44, dic., 1-20.


10.35305/prohistoria.vi44.2051
mailto:mariac.oyarzabal@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es

Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

Introduccion

“Solo la reduccion de los lenguajes al lenguaje, la definitiva trasposicion de la
palabra del espacio acustico al espacio visible, del mundo de la oralidad al de la
escritura, garantizaria a los vencedores el acceso al pasado, el intercambio de los
antiguos recuerdos, y haria posible un control total de los nuevos territorios”
(Nuzzo, 2020: 226). En el proceso de construccion de la sociedad colonial
americana, la accion de traducir excedié ampliamente la funcién comunicacional
de abrir la posibilidad de comprension entre espafioles e indios. La hegemonia
del discurso colonizador encontré sus fundamentos en la entrada en policia
cristiana de los naturales “a través de la fuerza de la palabra, de la capacidad
ordenadora y significante del lenguaje” (Nuzzo, 2020: 193). Tal dominio era
imprescindible para que otros discursos cumplieran sus funciones en la accion
legitimadora de la imposicién castellana, entre ellos, el de la justicia. La
tradicional imbricacidon entre derecho y religion implicita en la cultura juridica
del Ius Commune, alcanzaria nueva preponderancia en América gracias a este
cometido.

Las decididas politicas de cristianizacion que, respondiendo a las Bulas
Papales, se proyectaron al espacio indigena reconocieron lenguas, tradujeron y
doctrinaron marcando directrices sobre lo prohibido y lo permitido dentro de un
modelo de castigo-penitencia que pudo otorgarle a la poblacion indigena
nociones cercanas a los presupuestos del derecho. El valor de la accion
evangelizadora en el proceso de traduccion se proyecta a la justicia, reconociendo
la literatura doctrinal como “vehiculo de saberes normativos” (Agtiero, 2024: 26).
Esta cuestion, preexistente en el mundo europeo tendrd mas relevancia en
América y en el mundo indigena ya que la necesidad de entrada en policia
cristiana llevd a una accion decidida de ensefianza de la tradicidon catolica,
acentuada en los sentidos impresos por los traductores eclesidsticos.! El objetivo
del presente trabajo es reflexionar acerca del impacto de las traducciones en la
practica de justicia interétnica analizando las posibilidades de llegada de la
produccion normativa al espacio indigena, para lo que tomaremos como caso la
jurisdiccion de la ciudad de San Salvador de Jujuy en la meridional Gobernacion
del Tucuman, Juries y Diaguitas en el Virreinato del Pert durante el siglo XVII.

Entre la letra de la ley y la circulacion de los saberes normativos, fueron
muchos los caminos que se trazaron. Las infructuosas primeras directrices que
promulgaban la necesidad de lograr que toda la poblacion se expresase en

1 Este tema ha sido desarrollado en la ponencia “Los traductores como agentes creadores de
sentido. El 1éxico religioso-juridico en la Gramatica y el Vocabulario Quechua de Diego Gonzalez
de Holguin (1607-1608)", presentado en el Simposio Internacional “Aportes sobre la matriz
colonial del poder en perspectiva multidisciplinaria: los Andes coloniales (Charcas y
Gobernacion de Tucuman) y el Rio de la Plata entre los siglos XVI y XIX”, organizado por
PROHAL (Universidad de Buenos Aires, Argentina) y Universidad Bernardo O'Higgins, Chile.



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

castellano, dieron lugar a la utilizacidon de lenguajes propios de los conquistados.
En el Virreinato del Pert seria el quechua la lengua considerada “general” y
utilizada en la justicia. Su estudio y sistematizacion quedd en manos de los
hombres de la Iglesia, cristalizado en buena medida en las publicaciones
emanadas del Tercer Concilio Limense (1582-1583), el corolario de un profundo
trabajo de reconocimiento sobre el terreno del idioma y las practicas de los
grupos indigenas como bien ha marcado Caroline Cunnil en su trabajo en este
mismo dossier y que tendria especial influencia en la Iglesia de la Provincia del
Tucuman (Bixio, 2022). En 1586, se publica en Lima el “Arte y vocabulario en la
lengua general del Pery”, como resultado de las directrices vertidas para la
evangelizacion de los naturales. Estas politicas serian apoyadas por iniciativas de
indole practico. La instalacion de la imprenta en la ciudad de Lima en aquellos
anos, haria factible la circulacion de estas disposiciones entre los doctrineros que
recorrian el territorio indigena (Valenzuela Marquez, 2007).

Sobre la base de las traducciones del Tercer Concilio Limense, en la
primera década del siglo XVII, el jesuita Diego Gonzalez de Holguin publica la
Gramdtica y arte nueva de la lengua general de todo el Perii, llamada lengua Qquichua,
o lengua del Inca [1607] y el Vocabulario de la lengua general de todo el Perii llamada
lengua Qquichua o del Inca [1608], obras que se consideran el punto maximo de
elaboracién de la descripcidn 1éxico-gramatical del quechua colonial (Durston,
2003; Segovia Gordillo, 2016; Ezcurra Rivero & Bendezu Araujo, 2017). Resultado
del Concilio sera también la obra Confesionario para los curas de indios con la
instruccion contra sus ritos y exhortacion para ayudar a bien morir y suma de los
privilegios y forma de impedimentos del matrimonio, publicada en 1585, que incluye
traducciones al quechua y el aymara. Para el presente articulo, estas fuentes se
complementaran con la legislacion del periodo, especialmente la recogida en la
Recopilacion de Leyes de los Reynos de las Indias por Juan de Soldrzano Pereira en
1680, y documentacion judicial donde intervienen intérpretes de los repositorios
del Archivo de Tribunales de la Provincia de Jujuy, el Archivo Historico de la
Provincia de Jujuy y el Archivo General de la Nacion (Argentina).

El estudio de la practica de interpretacion en una region periférica como la
jujena, nos brindara la posibilidad de pensar las particularidades que se dan en
el espacio (y las limitaciones de aquellos textos en tanto herramienta de
traduccion) a la vez, que nos permitirdn reconocer la relacion de esta practica con
los marcos macro de las traducciones en tanto textos constitutivos del proyecto
colonial como creadores de una nueva subjetividad. Si bien el estudio de este
tema es una tarea de largo alcance, en el presente trabajo nos enfocaremos en:
profundizar indagaciones previas sobre las traducciones de palabras claves de
justicia y religion y de entrada en policia cristiana, términos que procuramos
reconocer en las traducciones castellanas que aparecen en la documentaciéon. Con
ello, buscamos reflexionar sobre el discurso de justicia que se expedia desde las
esferas de gobierno hacia la poblacién indigena y reconocer los dmbitos de



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

circulacion que este discurso alcanzaba en una sociedad de caracteristicas
especificas como la que constituian los pueblos de indios de la jurisdiccién de

Jujuy.

La cultura juridica de Antiguo Régimen y las politicas lingiiisticas peruanas

Un amplio campo conceptual que abrevaba en el Derecho Romano, Canodnico y
feudal compondria la matriz del Ius Commune, el marco juridico que le daria
estructura a la época. La estrecha vinculacidn entre las esferas eclesidstica y civil
compondria un marco cultural donde lo divino y lo terrenal serian dmbitos
vinculados. En esta logica, la sancion sobre las transgresiones se entendia como
parte de un orden trascendental que remitia a una humanidad pretendidamente
esencial, expresion del orden divino (Clavero, 1990, 1994; Garriga, 2004; Agiiero,
2008). Términos como la gracia y el amor entretejian las relaciones sociales y de
poder, en tanto el fuero de la conciencia y la justicia limitaban las acciones que
atentaban contra el orden. Era esta una cultura de textos. Las tradiciones juridica
y religiosa definian delitos y pecados, pero esta tradicion no se circunscribia a
una obra de revelacion tnica, en términos de Bartolomé Clavero: “El derecho
como la religiéon se determina, entonces, a través de una revelacion que se
produce mediante la conservacion de textos y la manipulacion de tradicion que
de ellos se genera” (1990: 65). El discurso se componia y transformaba a partir de
la apelacién a textos complementarios constituyendo un intertexto “una red de
referencias mutuas, continuas y mutables, en el &mbito de la que cada elemento
textual se transforma, adquiriendo nuevos significados, en virtud de una
incesante corriente de elementos” (Hespanha, 1990: 190) que se veria recreado, a
su vez, por la interpretacion del receptor de ese mensaje (ya fuese lector u
oyente). La plasticidad de esa cultura juridica, la vigencia de formas de derecho
como el casuismo o la costumbre serian especialmente operativos para consumar
la empresa americana (Tau Anzoategui, 1992; 2001; Garriga, 2019; Oyarzabal,
2024), en tanto, la tradicional union entre el derecho y la religion se reforzaria a
partir de la legitimidad otorgada por las Bulas Papales, el caracter mesidnico de
la conquista cristalizado en las politicas de entrada en policia cristiana de los
naturales y el atributo de proteccion sobre estos tltimos que compartieron la
Corona y la Iglesia (Williams, 1990; Clavero, 1994). El saber normativo debia
llegar a un publico que no compartia originalmente la matriz cultural
hegemonica y que hablaba una diversidad de lenguajes desconocidos para los
colonizadores.

Fueron multiples los cuerpos de leyes que definieron el buen gobierno de
las Indias occidentales y muchos de sus libros, cédulas y ordenanzas, se ocuparon
de los indigenas. Pero, en todos los casos se trato de voces que hablaban a iguales,
agentes peninsulares que compartian un universo cultural. El rol de los indigenas
como receptores de las mismas quedaba desdibujado en ellos. El virrey Francisco



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

de Toledo senald en sus ordenanzas “que se den a entender estas ordenanzas a
los indios dos veces al afio y el escribano de fe de ello”.? Se especificaba, ademas,
que los corregidores se ocuparan de que las ordenanzas se leyesen y publicasen
en San Juan y Navidad. El volumen del cuerpo y la complejidad de aquellas
disposiciones, las fechas sefialadas donde también se recaudaba el tributo y la
cantidad de indigenas que componian los corregimientos andinos nos permite
dudar de la efectividad de tal medida, atn en caso de que ésta se hubiera
cumplido. El catecismo periddico, el sermdn y el contacto directo entre el parroco
y el feligrés confesante en las iglesias de los pueblos de indios resultan, por el
contrario, un espacio de aprendizaje e interiorizacién de la policia cristiana en
absoluto desdenable. El saber normativo serd vehiculizado de manera
descendente a través de la accion eclesidstica del sermon. Es que los eclesiasticos
conocian la lengua y las personas, sus rostros eran familiares para los habitantes
de los pueblos de indios. Habitualmente a través del catecismo y el pulpito,
podian remitir un discurso acerca de lo prohibido y de lo permitido, en definitiva,
de lo que estaba o no fuera de la ley que era tanto la ley del monarca como la de
Dios y los delitos contemplados por la legislacion.

Los vocabularios que habian nacido de la necesidad evangelizadora, se
volvieron la matriz de la ensefianza y aprendizaje del quechua por su impulso
normalizador y hegemodnico. Haciendo uso de las tradiciones juridicas
importadas de la peninsula, se expuso un lenguaje donde justicia y gobierno se
definieron en todo su sentido sacro, un imaginario de dominacion velado por las
ideas de proteccion, defensa y amparo que implicitamente reconoce la
paternidad de Dios y del Rey. Previsiblemente, las pautas conciliares se ocuparan
de la ensenanza del catolicismo entre los indigenas, descartando la posibilidad
de hacerlo en castellano como habian establecido las primeras directrices.® Los
esfuerzos de traduccion del Tercer Concilio Limense y la posterior obra de
Gonzdlez de Holguin constituyen un hito donde la tradicion textual peninsular
incorpora y se incorpora al imaginario andino inaugurando un intertexto
colonial. Siguiendo a Martorel de Lanconi quien considera que por primera vez
se realiza un “constructo” (coiné) que se diferencia de las descripciones previas
de la lengua (2001: 105), consideramos que se elabora un quechua unificado
colonial, inserto a través del discurso eclesiastico en la tradicion textual
importada por los colonizadores, posibilitando la construccion de una
subjetividad indigena en consonancia con los presupuestos del Ius Commune.

2 Relaciones de los Virreyes y Audiencias que han gobernado el Perti, Memorial y Ordenanzas de
D. Francisco de Toledo en Lorente, S. (1867 [1573]), De la ensefianza y doctrina de los indios,
Ordenanza XXXII, p. 216

3 Cedulario de la Audiencia de los Charcas (siglo XVI), en Enciso Contreras, ]J. (2005); Solérzano
Pereira, Juan. (1681 [1680])Recopilacion de Leyes de los Reynos de las Indias. Madrid: Julian de
Paredes, Libro sexto titulo I, ley XVIII



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

“

...[S]liempre la lengua fue companera del imperio”* le escribia Antonio de
Nebrija a la reina Isabel en el prélogo de la Gramatica castellana. La mirada de
Nebrija sobre el rol de las lenguas en la sociedad, rescatada por Nuzzo alcanza
también a la esfera del derecho. Su idea de convertir al homo naturalis en homo
civilis (2020: 228) y la importancia del castellano en ese cometido, se plasmaba en
la consciencia de superioridad de las lenguas que se expresaban a través de la
escritura, sobre aquellas que se desenvolvian por medio de la oralidad. Si bien la
experiencia americana dard cuenta de la existencia de otros soportes de la
memoria, la percepcidn sobre la preeminencia innata de la escritura tal como la
comprendian los espafoles de la época no se modificard sustancialmente. La
trascendencia de este pensamiento no sélo estableceria “la identidad lingtiistica
espanola, sino que también proporcionaron el presupuesto ideologico de la
politica lingiiistica colonial en el Nuevo Mundo” (Nuzzo, 2020: 228), a la vez que
seria la herencia de Nebrija la que estableciera las directrices de redaccion de la
obra de Gonzalez Holguin (Segovia Gordillo, 2010).

Exponer esta funcion de la lengua en un contexto de politica imperial, nos
permite comprender integramente los esfuerzos de normatividad vy
homologacion. Felipe II dispuso que “no se imprima, ni use arte vocabulario de
la lengua de los indios sin estar aprobado conforme a esta ley”® especificando que
debia pasar por la revision de la Real Audiencia. En el mismo sentido, se expide
el concilio: “para el bien y utilidad de los indios importa mucho que no solo en
la substancia y sentencia haya conformidad, sino también en el mismo lenguaje
y palabras”® censurando otras interpretaciones o traducciones diferentes a las
aprobadas por los conciliares reunidos en Lima. Entre la legislacion que se ocupa
de las politicas lingiiisticas, nos interesa rescatar algunas proposiciones
especialmente representativas. En las disposiciones que ordenan que en las
principales ciudades se funden colegios a donde asistan los hijos de caciques, se
especifica que los religiosos que estén a cargo: “los ensefien y doctrinen en
christiandad, buenas costumbres, policia y lengua castellana”” exponiendo las
directrices a las que nos hemos referido e incluyendo la lengua entre ellas. De
manera opuesta, cuando se establece la fundacion de casas de recogimiento para
indias, se especifica: “que pongan mucha atencion y diligencia en ensefiar a estas
doncellas la lengua espafola y en ella la doctrina cristiana y oraciones
exercitandolas en libros de buen exemplo y no les permitan hablar la lengua
materna”.® La prohibicion, en este caso, nos da la pauta del peligro que supone

4Nebrija, A. de (1492) Gramatica de la lengua castellana, prélogo.

5 Solorzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilacion de Leyes... Libro I, titulo XXIV, ley III, p. 213

¢ Concilios Limenses (1551-1772), en Vargas Ugarte, R. (1951), Decretos que se publicaron en la
segunda action del concilio prouincial celebrado en la Iglesia catedral de la Ciudad de los reyes
en quinze de agosto de mil y quinientos y ochenta y tres afios, traducido del latin en romance,
Cap. 3 “Del catecismo que se ha de usar y su traduccion”, p. 323

7 Soldrzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilacion de Leyes... Libro I, titulo XXIII ley XI, p. 212

8 Solorzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilacion de Leyes... Libro I, titulo III, ley XXVIIII, p. 22

6



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

para las autoridades el “mal ejemplo” que puede ser transmitido a través de la
lengua materna, cuestion donde probablemente subyazgan representaciones de
género que exceden al presente analisis.

Por ultimo, nos interesa rescatar la posibilidad de comprension. En el
capitulo 16 de las actas conciliares se establece “Que se entiende perfectamente
la confesion de los yndios”, donde se deja expuesta la posibilidad de que algunos
sacerdotes por no conocer exhaustivamente la lengua o “la pesadumbre que
sienten al oyr las confesiones de los yndios”, dispensan la absolucién sin
comprender cabalmente lo que escuchan. Previniendo esto, se dispone que “...si
no entienden bastantemente al que se confiesa, remitanle a otros que saben mas
o aprendan ellos lo que no saben, pues no puede ser buen juez el que da sententia
enlo que no entiende” .’ Estas precisiones que homologan —una vez mas-la figura
del juez a la del confesor dan cuenta del espacio gris que puede abrirse en la
interpretacion de la idea de lo prohibido y lo permitido y el sistema de
inquisicion, confesiéon y castigo. Porque un accionar pecaminoso mal
interpretado y sancionado, genera en consecuencia informacion errénea para el
confesante. Esta dimensidn abierta por lo equivoco debe sopesarse a partir de la
pericia y las subjetividades de un amplio universo de naturales y peninsulares
que intervinieron en tan formidable tarea. Los mismos matices deben determinar
nuestra interpretacion cuando reflexionamos acerca de cudnto de este bagaje
puede llegar a los pueblos de indios de la lejana jurisdiccion de San Salvador de
Jujuy, una region signada por el multilingiiismo.

El saber normativo en un contexto de multilingiiismo

Hasta aqui las directrices que emanaban de las altas esferas del gobierno
eclesidstico y secular. Ahora bien, el estudio de los expedientes que dan
testimonio del ejercicio de la justicia interétnica en la jurisdiccion, dan cuenta de
diversas situaciones en lo que refiere al ejercicio de la traduccion. Se estima que
la ocupacion inca de la region correspondiente a la jurisdiccion estudiada se llevo
a cabo en la segunda mitad del siglo XV ofreciendo un lapso acotado de tiempo
para que el quechua se difundiera en la region antes de la caida del imperio. Si
bien no podemos desestimar su circulaciéon una vez interrumpidos los lazos de
comunicacion con el Cuzco y la pervivencia de nucleos de mitimaes en la region,
reconocemos que la lengua imperial era requerida a las autoridades que se
vinculaban con los enviados del Inca y no circulaba masivamente.

De la diversidad lingtiistica de la Provincia del Tucuman, Juries y
Diaguitas, el tonocoté y el kakan por su amplia difusion merecieron estudios
sistematicos. En tanto el kakan quedo relegado por identificarse como lengua de
los belicosos calchaquies (Giudicelli, 2013), el tonocoté llegd a ser empleado para

? Concilios Limenses... en Vargas Ugarte, R. (1951), p. 329

7



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

impartir doctrina. La escasez de religiosos, lo dilatado de la geografia y la
pluralidad de grupos hizo de la catequizacion en lenguas vernaculas algo
irrealizable en la jurisdiccion de Cordoba y una practica esporddica a nivel
general (Bixio, 2022). Para el caso jujefio, hay referencias de la difusion del aimara
en Humahuaca (Bixio, 2022), la existencia de lenguas ocloya y casabindo e
inclusive testimonios de la redaccion de un diccionario en la primera de estas que
no se ha conservado (Salas, 1945). Un expediente de 1640 refiere el uso del
guarani entre los grupos mataguayes y la presencia de lenguaraces en ese idioma
en la jurisdiccion. Mas alla de estos esfuerzos y la pervivencia de otras lenguas,
seria el quechua el medio de comunicacioén por excelencia para con los indigenas,
como lo vimos establecido por concilios y ordenanzas. En consecuencia, la
necesidad de traducir de las diversas lenguas regionales al quechua y al
castellano, harian de la categoria de indio ladino un marcador identitario en toda
la provincia (Noli, 2001).

Salvo algunas excepciones (Durston, 2003) en los Andes la justicia
interétnica no se preocupo por escribir en quechua, por lo que su uso sélo queda
atestiguado en el nombramiento de los intérpretes y las menciones acerca del
manejo de la lengua por parte de testigos o implicados en los casos que se
trataban. La practica de justicia interétnica en la jurisdiccion se vio signada por el
imperativo de salvar las distancias (Barriera, 2019; Oyarzabal, 2023). La
resolucion de los casos encuentra a damnificados, victimas, acusados, testigos y
agentes de justicias trasladdndose al cabildo de la ciudad de San Salvador de
Jujuy o La Plata, sede de la Audiencia de Charcas, aunque frecuentemente las
vicisitudes de los casos implicaron que fueran los agentes de justicia quienes se
desplazaran a los pueblos de indios e inclusive estancias particulares,
constituyendo verdaderos “tribunales itinerantes” (Cunnil, 2019: 41). Mas alla de
la normatividad, serian la disponibilidad de recursos humanos y materiales, el
conocimiento de los saberes, de las lenguas indigenas, de las costumbres propias
de los grupos y de la geografia, los elementos que determinaran las précticas.

Asumiendo la constante posibilidad de destruccion, extravios y
solapamientos de los expedientes en archivos no catalogados, podemos hacer un
balance sobre la totalidad de pleitos donde intervienen indigenas de la
jurisdiccion jujenia conservados para el periodo. En ellos hallamos tres intérpretes
oficiales desempenidndose en Jujuy durante el siglo XVII. Su formacién es dispar:
en tanto uno asume también el cargo de alférez, sobre otro se indica que no sabia
firmar.!! En la mayoria de los casos, los traductores son espafioles o criollos que
se encuentran en el espacio en que se lleva a cabo el acto de justicia o las zonas
aledanas o, inclusive, se encuentran en el camino y de los cuales se especifica que
ofician de lenguaraces ante “la falta de intérprete ptblico”'? dando cuenta de que

10 Archivo de Tribunales de la Provincia de Jujuy (AT]), legajo 210
11 AT], legajo 655, 12 v.
12 Archivo General de la Nacion (AGN), D.D. L.11, E. 20 142 r.

8



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

se trata de personas que conocen el quechua desde la interaccidon practica como
lo describe la formula: “lenguaraces en la lengua general del Cuzco los quales
estando presente asetaron el dicho oficio de interpretes”.!® Una cuestion que ha
llamado nuestra atencion en el andlisis documental es que los eclesidsticos no son
utilizados como lenguaraces. En este espacio donde faltan traductores formados,
recurrir a los doctrineros que ejercian en aquellos remotos curatos hubiera sido
una respuesta plausible. La negativa a hacerlo seguramente sigue las premisas
preexistentes en las politicas llevadas a cabo para imponer el castellano sobre las
diversas lenguas que se hablaban en la peninsula. En este sentido, los intérpretes
“externos” podian garantizar cierta imparcialidad, evitando ceder a sentimientos
que condujesen a la indulgencia.*

Contar con traductores formados daba la posibilidad de ahondar en las
sutilezas del idioma, ya sea para que se plasme lo mds fehacientemente posible
el testimonio en el documento judicial o para que el indigena comprenda lo que
se le esta inquiriendo. Por el contrario, entendemos que estamos ante intérpretes
que poseen un saber empirico probablemente alejado de lo establecido por los
religiosos que se ocuparon en profundidad de ello. El andlisis de palabras claves
en la documentacion nos puede dar la pauta de las posibilidades que estaban en
juego en esas instancias. Para ello, hemos seleccionado conceptos fundamentales
donde se tocan las esferas de la justicia y la religién, donde podemos pensar en
la vinculacion de los sermonarios y confesionarios producidos y traducidos en
Lima hasta la practica de justicia en los pueblos de indios de la jurisdiccion jujena.
Como ya sugerimos, la cultura juridica de Antiguo Régimen contaba con una
honda tradicion en donde delito y pecado operaban indistintamente en la
practica de justicia (Agtiero, 2009), vinculo que se profundizé en la practica de
justicia interétnica (Yannakakis, 2014; Oyarzabal, 2023). Asi, la ausencia del
vocablo “delito” en el vocabulario de Gonzalez Holguin se subsand con las
diversas acepciones del término pecado, definido como hucha: “...cuando
sucedia tardarse de llover o venia alguna helada que quemaba las chdcaras,
alguno que presumia de religioso o sospechaba de algun indio o india,
lebantabase y decia al curaca y hechiceros: esta india tiene hocha (que quiere
decir pecado), y por eso no llueve”.!® La descripcidon vertida por Hernando de
Santillan y Figueroa y recogida por Tom Zuidema (1989) nos aproxima al sentido
prehispanico del término que adquirira connotaciones directamente vinculadas
al cristianismo al ser incorporado a los diccionarios y confesionarios coloniales.
Zuidema, al estudiar el significado del concepto “capac hucha”, 1o describe como
“el gran mar” en el sentido de “profundidad real” asi como “gran pecado” o

13 ATJ legajo 351 2 v.

14 Agradezco esta reflexion a los aportes y comentarios del Dr. Juan José Arrieta.

15 Relacion del origen y descendencia politico y gobierno de los incas. En Santillan y Figueroa, H.
(1879 [1563]) Tres relaciones de antigiiedades del Pert, Imprenta y fundiciéon de M. Tello,
Impresor Camara de S. M., p. 36.



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

“gran secreto” (1989: 138) definicion por la que se inclina especialmente,
reconociendo el vinculo entre ambas ideas. Evidentemente, la traduccion de los
religiosos borrard buena parte de la semdantica del término, en tanto, la practica
de la confesion le dard otras implicancias ya que en el mundo andino el pecado
sOlo se verbalizaba en la medida en que hubiera una consecuencia negativa sobre
la comunidad. La practica de la confesion quita esta posibilidad ya que incita a
sacar a la luz los pecados mas alld de si estos tuvieron o no consecuencia
anulando —tal vez- las reminiscencias del término a las profundidades donde no
llegan los rayos del sol.

El término hucha se vincula directamente al concepto de confesion. En este
sentido, Gonzdalez Holguin distinguié entre huchayta mastarani, “confesarse y
declarar sus pecados”'® y mastarani “declarar, o descubrir lo secreto, o no sabido
explicar lo dudoso”.”” Para Covarrubias, confesar tenia mas de una acepcion:
“decir uno la verdad, quando es preguntado; confessar unos sus pecados
sacramentalmente a los pies del sacerdote que tiene poder para absolver [...]
Confessar ante [uez competente, debaxo de juramento. Confessar en el tormento,
confessar por fuerca. El que confiessa en juyzio se llama confesante. Confesion,
lo que declara con presupuesto de que es verdad”.!® En tanto declarar se traducia
como “manifestar lo que de suyo e lleva oculto y no entendido a verbo” 1* Mas
especifico en lo judicial, declarante se define como “el que declara en su confesion
judicialmente lo que el Iuez le pregunta”.? Si bien el caracter lego de los agentes
de justicia, la pericia de los intérpretes y las modalidades propias de cada caso
podian variar es posible sugerir que el término confesante se reservo para los
implicados directamente en los casos y el término declarar se aplico a los testigos,
lo que apunta a una relacion directa entre la idea de pecado (hucha) y quienes han
cometido un delito, una simplificacion que pudo ser complementada para su
comprension con el lenguaje de pecado expedido en el confesionario.

Si nos remitimos al confesionario del Tercer Concilio Limense, entre las
preguntas que se establecen para confesores de indios y que se traducen también
al aymara, encontramos: “9 ;Qué tantos afios que escondiste tus pecados?; 10
Mira hijo mio que todas las confessiones que has hecho escondiendo algun
peccado por verguenca o por temor no han valido nada, antes has caydo en otro
pecado grande. Por esso agora pues dime todo tus peccados sin esconder

16 Gonzalez Holguin, D. (1989 [1608]) Vocabulario de la lengua general de todo el Pert1, llamada
lengua Qquichua o del Inca, UNMSM, p. 163

17 Gonzélez Holguin, D. (1989 [1608]) Vocabulario de la lengua general..., p. 164

18 Covarrubias Orozco, S. (1873 [1611]) Tesoro de la lengua castellana o espafiola, Impresor Luis
Sanchez, p. 159

19 Covarrubias Orozco, S. (1873 [1611]) Tesoro de la lengua..., pp. 202-203

20 Covarrubias Orozco, S. (1873 [1611]) Tesoro de la lengua..., p. 203

10



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

ninguno”.?! En términos de simplificacion, también nos resulta clara la pregunta
que se le hace al alcalde de indios del pueblo de Omaguaca cuando se lo interroga
como autor de un homicidio: “si sabe la obligacién que tiene por tal alcalde de
estos [indios] estorbar en el dicho su pueblo los pecados y escandalos ptiblicos
borracheras pendencias y muertes...”? Con el término pecado, se sintetiza (o
reduce) una detallada némina de obligaciones en diferentes instancias y
posibilidades, érdenes de autoridad y precisiones administrativas que dicta la
normatividad toledana.”® Ahora debemos pensar también en aquellas palabras
que se usaban, mas alla de estar en los diccionarios y confesionarios.

Un expediente del afio 1629 puede sernos de utilidad para reflexionar en
este sentido. El caso presentado ante el cabildo de la ciudad opone al presbitero
Cristobal Rodriguez de Salazar como apoderado de su hermano Juan Rodriguez
de Salazar y a Alonso de Tapia, encomenderos de la jurisdiccidon, quienes alegan
tener derechos sobre un indio de nombre Inacio. El meollo del pleito ha nacido
con Inacio ya que, Tilaime, su madre, es india de la encomienda de Alonso de
Tapia en tanto, Lupay, su padre, pertenece a la de Juan Rodriguez de Salazar. La
ley contempla especificamente esos casos: el visitador Francisco de Alfaro que
anduvo la region entre 1611 y 1612 establecio en sus Ordenanzas que, si la madre
es soltera, su hijo debe estar sujeto a la misma encomienda que ella, en tanto, si
los progenitores se hubieran desposado, pasaria a ser indio de la misma
encomienda donde tributa su padre. Si bien el amancebamiento no se juzga como
delito ya que la finalidad del pleito es otra, la nomina de testigos que apunta a
dilucidar las circunstancias del nacimiento de Inacio, vierte conceptos que nos
resultan de interés. Tanto el confesionario expedido por el Tercer Concilio
Limense como las ordenanzas toledanas utilizan el verbo amancebar para
referirse a las uniones que no han pasado por el sacramento del matrimonio, sin
embargo, son muchas las expresiones vertidas en el expediente jujefio que
reemplazan ese vocablo. Las exposiciones se dividen entre los testigos de cada
una de las partes. Los primeros en hacerlo son los indigenas presentados por Juan
Rodriguez de Salazar a quienes se les pregunta:

“1. Si conocen al capitdn Juan Rodriguez cuyo encomendero fue
de Laysa curaca de nacién churumata y a Gonzalo de Tapia cuyo
encomendero fue del curaca Paypaya digan y de las generales de
la ley.

21 Concilio Provincial de Lima (1585) Confesionario para los curas de indios con la instruccién
contra sus ritos y exhortacion para ayudar a bien morir y suma de los privilegios y forma de
impedimentos del matrimonio, Antonio Ricardo, Impresor, Confesionario, 4 v.

2 AT]J, legajo 351, 46 v

2 Relaciones de los Virreyes..., De la jurisdiccion que han de tener los alcaldes. p.162

11



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

2. Si conocen a Lupay padre de Inacio y quien fue su
encomendero y a quien fue sujeto y por la causa que se aparto de
su pueblo de los churumatas de Laysa.

3. Si saben que esto es publico voz y fama como es que lo saben
todos los indios del dicho Alonso de Tapia digan.”*

Transcribimos el interrogatorio porque pensamos que era posible que los
términos empleados en las preguntas podrian inducir a las respuestas, cuestion
que claramente no sucede aqui ya que no se utiliza ninguna expresion clave.
Entre los testimonios, la testigo Angelina Ontan declara sobre Lupay “y
amancebado con una yndia del dicho pueblo llamada Tilaime con quien estuvo
mucho tiempo haciendo vida con ella como con su mujer que por tal la tenia y
a su ley dellos”.?> Esta india, la tinica residente en la ciudad, también es la tinica
que utiliza el término “amancebar” en esta primera ronda de testigos. El verbo
mas frecuente para definir el vinculo entre Lupay y Tilaime es “aquerenciar”,
definicidon que se complementa con expresiones tales como “con quien hizo vida
mucho tiempo”,? “se caso a su ley”,” “estuvo amigado y tubo por mujer en su
ley”.28

A diferencia de los testigos anteriores, los indios presentados por Alonso
de Tapia tuvieron que responder a cuestiones bien precisas, entre las que nos
interesa destacar:

“2. Yten si saben que el yndio llamado Lupay churumata de la
encomienda del dicho Juan Rodriguez de Salazar nunca fue
casado en su ley ni en otra manera con la madre de el yndio
Inacio sobre que es este pleito sino que como yndio soberbio y
altivo (ilegible) el pueblo de Paipaya y se amancebo con la yndia
Tilayme de el dicho pueblo y encomienda de el dicho Alonso de
Tapia digan

3. Yten si saben que asimismo en el mesmo tiempo que el dicho
yndio churumata estuvo amancebado con la dicha yndia
Tilayme lo estuvo otro yndio Pedro Obay del dicho pueblo de
Paypaya y ambos estaban con ella sin que fuese ninguno dellos
su marido ni casados en su ley entonces sino amancebados esta
referido digan los testigos el uso y costumbre que entre ellos
tenian para ser casados en su ley natural”.?

24 AT] legajo 89, 12 v.
25 AT] legajo 89, 16 v.
26 AT] legajo 89, 14 r.
27 AT] legajo 89, 15 1.
28 AT] legajo 89, 18 1.
2 AT] legajo 89, 22 r.

12



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

Aunque el concepto amancebar estructura las preguntas que deben
responder, las respuestas de los testigos no difieren especialmente de las
anteriores. El primero en aparecer frente al tribunal es el cacique Diego Calao
quien asevera que Lupay “se aquerencio y amancebd con una yndia llamada
Tilaime”3’, otro dice que el indio se “apoder6”3! de ella, en la misma linea que el
hermano de Tilaime quien indico6 que Lupay no fue bautizado ni casado y para
definir su relacién puntualizé: “Lupay era yndio belicoso que de suerte se
apodero de la dicha yndia su hermana y la tuvo por su amiga”3? para precisar
que, después de la muerte del dicho Lupay, Tilaime “se amigd y aquerencio con
el dicho Obay como conocidos de antes”.%

Las preguntas de este ultimo interrogatorio constituyen en si una
verdadera muestra de saber normativo, sintetizando lo establecido en el
catecismo y la legislacion: la mirada negativa proyectada sobre el
amancebamiento de los indigenas en oposicion al casamiento que se
correspondia con la policia cristiana que pudo haber llegado también a estos
indios a través de la prédica. El término “amancebar” se traduce al quechua en
diferentes acepciones y aparece entre las preguntas especificas para confesores
del Tercer Concilio Limense: “Sexto mandamiento: no fornicaras. ;Estas
amancebado? ;Qué tanto tiempo ha que lo estas? ;Quantas mancebas tienes?
¢Donde tienes la manceba es casada o soltera?”.3* Si bien el verbo “aquerenciar”
estd ausente del diccionario de Gonzéalez Holguin, el término “querencia” remite
a “hallarse bien en un lugar o persona”,® concepto que invierte la carga
pecaminosa del verbo amancebar por una representacion de bienestar.

Las divergencias en los términos utilizados para definir la relacion entre
Lupay y Tilaime puede responder al contexto de pluralidad de idiomas en que
se desarrolla la practica juridica, asi como el bagaje lingtiistico propio de quienes
ofician como intérpretes, carentes de una formacion sistematica en la traduccion.
Nos resulta sugerente comprobar que los dos testigos que emplean el término
“amancebar” sean Angelina Ontan, que vive en la ciudad y Diego Calao un
cacique, personas que pudieron haber tenido mas posibilidades de acceder a las
formar institucionalizadas del quechua colonial. Es preciso mencionar también
que el empleo de uno u otro término no parece haber sido tomado a la ligera, lo
que nos habla de matices y sutilezas que escapan a nuestra mirada. Algunas
erratas en la transcripcion de los testimonios orales pueden contribuir a nuestra
reflexion. En el testimonio del cacique Diego Calao encontramos la siguiente
expresion: “y habiendo fallecido el dicho Lupay el dicho Pedro Obay volvi a la

3 AT] legajo 89, 22 r.

3t AT] legajo 89, 28 r.

32 AT] legajo 89, 26 1.

3 AT] legajo 89, 26 v.

34 Concilio Provincial de Lima (1585) Confesionario para los curas de indios... 11 r.
35 Gonzalez Holguin, D. (1989 [1608]) Vocabulario de la lengua general... p. 234

13



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

dicha Tilaime y la tuvo por suya y amiga”.* Lo interesante aqui es que la palabra
amiga se tacho, dando cuenta de definiciones diferenciadas en las posibilidades
que se presentaban en la relacion. En un sentido mucho mads claro para nuestra
mirada se presenta —en el caso de la acusacion de homicidio al alcalde indigena
del pueblo de Omaguaca al que ya no hemos referido— una correccion que quedé
formulada en el documento: bajo un trazo de pluma que procura anularla, aun
podemos adivinar la palabra “declarante” que es reemplazada por
“confesante”.¥” Retomando el andlisis previo sobre la vinculacién entre el
concepto de “pecado” y el prefijo “hucha”, podemos inferir que se sustituye el
término “mastarani” por “huchayta mastarani” remarcando el caracter de pecador
del acusado.

Pensamos que los saberes normativos también pueden hacerse presentes
en el acto en una instancia de la que solo tenemos una referencia sucinta que se
inserta en el interrogatorio: “de las generales de la ley se le dio a entender”*
dando cuenta, ademads, de una instancia de oralidad que apenas queda reflejada
en el documento escrito. Las posibilidades que se abren en estos espacios donde
intérpretes con diversos grados de formacion se encuentran en un contexto de
multilingliismo, se multiplican a través de las atribuciones interpretativas que
tiene quien oficia de lenguaraz (Jurado, 2019). Esta dimensién brinda otra funcion
de la interpretacion que excede a su funcion esencial, pero, no es la tnica.

La traduccion como acto performativo

La documentacion muestra diferentes escenarios que nos llevan a pensar en la
trascendencia del acto de traducir como una de las tantas formas de teatralizacion
de las relaciones de poder propias de Antiguo Régimen. Los testimonios indican
que a un indigena se le da a entender y es traducido no obstante ser indio capaz
y ladino® e, inclusive, aun tratdndose de indigenas que saben firmar lo que da
cuenta del uso de recursos culturales peninsulares.*’ Este es el caso del cacique
don Diego Calao cuando, al oficiar de testigo en el pleito analizado
anteriormente, se le toma testimonio: “a quien en la lengua general yo el teniente
entiendo bien y por ynterpretacion de la lengua nombrada en esta causa se le dio
a entender lo que contiene un juramento y asi juro a dios nuestro sefior”.*! El
cacique aparece dos afios antes de prestar este testimonio haciendo un pedimento
para defender las tierras de su comunidad de la intrusién de un grupo vecino.*
Si bien la confeccidn de este tipo de documentos siempre implica la intercesion

% AT] legajo 89, 24 r.
37 AT] legajo 351, 20 v.
3% AT] legajo 89, 16 v.
¥ AT] legajo 351, 3 r.
40 AT]J legajo 351, 8 v.
4 AT]J legajo 89, 23 r.
2 ATJ legajo 452

14



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

de mediadores, la complejidad de la presentacidn, el uso de las ordenanzas
alfarianas y toledanas y los argumentos empleados, dan cuenta del manejo de
recursos culturales propios de la cultura juridica impuesta. Es de extrafar,
entonces, que posteriormente se precise que se le dé a entender el tenor de un
juramento. Esto nos conmina a pensar que el acto de traduccion tiene peso
simbolico y se inscribe en una de las tantas formas de teatro publico que remarcan
la colonialidad y el lugar menospreciado de los indigenas en tanto vasallos.

Reconocer el momento de la traduccion en esta clave invita a repasar
algunas de las relaciones estructurantes del vinculo de poder propio de Antiguo
Régimen que establecimos al principio: la gracia. El don de la gracia es un
atributo que dispensa el soberano en el marco del lazo que lo une con sus vasallos
basado en el amor paternal y se inscribe en los vinculos de dones y beneficencia
que el rey otorga y que se corresponden con gratitud y servicio (Hespanha, 1993).
Al inscribir el acto de traducir en ese orden, el intérprete aparece en toda su
fuerza como mediador no solo culturalmente sino, también, como intercesor
entre el soberano y los indigenas, una funcion cargada de significado politico. A
través del intérprete, el soberano “escucha” al indigena en su propia lengua y, de
esta manera, lo admite en la estructura corporativa de la sociedad.*® En esta logica
podemos comprender algunas de las caracteristicas que se requieren de quienes
ofician de traductores. En las leyes que establecen “las partes y calidades
necesarias” con las que deben contar los intérpretes, se especifica: “Muchos son
los dafos e inconvenientes que pueden resultar de que los intérpretes de la
lengua de los Indios no sean de la fidelidad, christiandad y bondad que se
requiere por ser el instrumento por donde se ha de hacer justicia y los Indios son
gobernados y se enmiendan los agravios que reciben” .* Fidelidad, cristiandad y
bondad aparecen como rasgos inscriptos en la retdrica del amor que establecian
las relaciones de Antiguo Régimen y que estructuran también estas politicas:

“Del acto de escuchar y comprender las palabras de los Otros, podia nacer
la conversacion, es decir, el didlogo y las relaciones sociales y, a su vez, de la
conversacion podian surgir el amor y la amistad entre indigenas y espanoles.
Tales sentimientos, moldeados segun el ejemplo mas elevado del amor a Dios,
permitian adaptar el deber de obediencia a la Divinidad, aplicarlo a la sociedad
y estructurar, precisamente a través de la trama viscosa que generaba, las propias
relaciones humanas, en especial, aquellas entre colonizadores y colonizados”
(Nuzzo, 2020: 237)

Las palabras de Luigi Nuzzo definen perfectamente los fundamentos
ideologicos que se ponian en escena en cada instancia de traduccion. El acto
judicial se abre con el juramento en nombre de Dios que en el caso de los

# En este sentido, es por demas ilustrativa la expresion “sabemos que nos conviene hablarte en
la oreja oh rey”, que recoge Caroline Cunill en su articulo de este dossier.
# Solorzano Pereira, J. (1681 [1680])Recopilacion de Leyes... Libro II titulo XXIX, ley I, p. 477

15



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

indigenas estd mediado por la interpretacion, la procura de entendimiento y la
indagacion acerca de la efectiva comprension. Asi en la visita del oidor Antonio
Martinez Lujan de Vargas, al interpretar el juramento se especifica:
“examindndolos en la doctrina cristiana de que se hallaren capaces”.® El jurar en
falso aparece entre los principales preceptos que llegan al mundo indigena a
través de la confesion a partir del segundo mandamiento “no juraras”: “;Has
jurado con mentiras en nombre de Dios? ;O a la cruz o los sanctos o por las
criaturas? ;Has jurado falso ante algun juez siendo testigo o por otra via?” .4

El acto se cierra con un lugar mads activo por parte del indigena que es
traducido: “y aviendoselo leydo y dado a entender por el ynterprete dixo estar
escrita como a dicho y dice el ynterprete”.” Aqui se establece otra cadena de
informacion que tiene valor performativo apelando a un juego entre emisores,
mediadores y receptores donde se alternan oposiciones de incomprension/
entendimiento y oralidad/ escritura. En el caso anteriormente citado, se especifica
que el lenguaraz no sabe firmar lo que nos hace inferir que no posee la habilidad
de leer. Entonces, este tltimo paso de la traduccion cumpliria el siguiente orden:
el testigo habla en la lengua general, el lenguaraz traduce y se escribe en
castellano y después se da a la inversa: un teniente lee en castellano, el lenguaraz
traduce y el indigena asiente. Esto profundizaria las instancias de incomprension
y la posibilidad de que se generen tergiversaciones, erratas y manipulacion.

El traducir y dar a entender (Jurado, 2019) se torna un acto de concesién
real a estos vasallos rusticos, miserables y perpetuos menores de edad. En el
mismo sentido, la ley admite la posibilidad de que un indio que tuviere que
declarar pudiera solicitar a otro indio “ladino christiano”#® que esté presente. Tal
concesion se desprende de las noticias que habian llegado al monarca sobre
tergiversaciones que llevarian a cabo los intérpretes: “dicen algunas cosas que
dixeron los Indios, o las dicen y declaran de otra forma con que muchos han
perdido su justicia y recibido grave dafno”# perjudicando a los indigenas. Una
vez mas, la intermision real refuerza el atributo de proteccion, inscrito en las
particularidades de ese cuerpo social. El dar a entender, volver a leer, inquirir si
habian comprendido y si lo que estaba escrito de ajustaba a lo dicho constituian
acciones que vinculaban los lazos de vasallaje marcando la relacion paternalista
entre los detentadores del saber (el idioma hegemonico y la escritura) y los
naturales.

4 Boixadds, R. y C. Zanolli (2003) La visita de Lujan de Vargas a las encomiendas de La Rioja y
Jujuy (1693-1694) Estudio preliminar y fuentes, UNQUI, Bernal, p. 295

46 Concilio Provincial de Lima (1585) Confesionario para los curas..., Confesionario, 7 v.

47 Archivo Historico de la Provincia de Jujuy (AHPJ), Marquesado, Caja 2 carpeta 105, 4 r.

48 Solérzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilacion de Leyes... Libro II titulo XXIX, ley XIII, p. 479

4 Soloérzano Pereira, J. (1681 [1680]) Recopilacion de Leyes. .. Libro II titulo XXIX, ley XIII, p. 479

16



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

Conclusion

El acto de justicia constituia una accion performativa que, mas alld de resolver un
caso puntual, representaba un orden de las cosas y el proceso de traduccién en
ese marco reforzara la colonialidad del acto. Como establecié Luigi Nuzzo en la
cita que abrid nuestro trabajo, la reduccién de los lenguajes a la lengua del
imperio, la trasposicion de la palabra dicha al lenguaje escrito, lo efimero a lo
legible fueron vectores imprescindibles del proyecto colonial.

La necesidad de traduccion se vuelve, de este modo, una herramienta de
dominacidén inserta en la légica propia de la cultura dominante vehiculizando
saberes normativos esenciales a través de la figura del intérprete (Jurado, 2019).
Su rol en ese &mbito es una pieza clave del acto ya que dota de materialidad esa
operacidn haciéndola tangible para los indigenas. El Ius Commune, siguiendo los
principios del Derecho Romano no se pensaba como un conjunto de normas
sistematicas sino como el resultado de la pericia para interpretar lo que resultara
bueno y ecuanime en cada caso (Tau Anzoategui, 1992). Consideramos que las
decisiones de los lenguaraces pueden insertarse en esta tradicion apelando al
principio de autoridad atendiendo, ademas, al contexto de multilingiiismo en el
que debian desenvolverse.

Cada instancia de traduccion determina los roles de peninsulares e
indigenas en la sociedad. La repeticion del ejercicio de dar a entender, aun a
indigenas que habian sido instruidos en el catecismo, constituia un recordatorio
permanente de su condicion. Ello los perpetuaba en el lugar de quienes
precisaban ser protegidos, una condicion que no debia modificarse ya que,
alcanzar ese ideal hubiera supuesto socavar las bases del régimen de dominacion
colonial (Morong Reyes, 2016). El enunciar en una pretendida lengua general del
Pert, las palabras propias de la policia cristiana era expresion de la superioridad
del orden colonial. Siendo nombradas en quechua las palabras que definen al
homo civilis adquieren una entidad andina mendaz, inserta en una estimativa
universalidad incorporada a la tradicion textual que hundia sus raices en el
Derecho Romano. En definitiva, aunque se utilizaron las lenguas indigenas, las
palabras de las autoridades se formularon en castellano y son estas —en el caso
andino- las que perviven en el papel.

Referencias bibliograficas

Agitiero, A. (2009). “Las penas impuestas por el Divino y Supremo Juez”. Religion
y justicia secular en Cordoba del Tucuman, siglos XVII y XVIII, Jahrbuch fiir
Geschichte Lateinamerikas 46, 203- 230.

Agtiero, A. (2008). Castigar y perdonar cuando conviene a la repuiblica. La justicia penal
de Cordoba del Tucumdn, siglos XVII y XVIII, Centro de Estudios Politicos y
Constitucionales.

17



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

Agtiero, A. (2024). El uso forense de literatura juridica y teoldgica en un contexto
lego de la periferia colonial. Cérdoba del Tucuman, siglo XVIIL. En S. Angeliy J.
Nufez (Eds.) Travesias en la Historia del Derecho argentino. Tributos a Victor Tau
Anzodtegui, forjador de puentes historiogrificos, Universidad Carlos III

Barriera, D. (2019). Historia y justicia. Cultura, politica y sociedad en el Rio de la Plata
(siglos XVI- XIX), Prometeo libros.

Bixio, B. (2022). Lenguas, intérpretes e interpretaciones en la evangelizacion del
Tucuman colonial (1580-1680), Corpus. Archivos virtuales de la alteridad americana,
12, 1, 1-26.

Boixados, R. y C. Zanolli (2003). La visita de Lujin de Vargas a las encomiendas de La
Rioja y Jujuy (1693-1694) Estudio preliminar y fuentes, UNQUI.

Clavero B. (1990). Delito y pecado. Nocion y escala de transgresiones. En F.
Tomas y Valiente, B. Clavero, J. L. Bermejo, E. Gacto, A. M. Hespanha, y C.
Alvarez Alonso (Eds.) Sexo barroco y otras transgresiones premodernas, (pp. 57-90).
Alianza Editorial.

Clavero, B. (1994). Derecho indigena y cultura constitucional en América, Siglo XXI.

Concilio Provincial de Lima (1585). Confesionario para los curas de indios con la
instruccion contra sus ritos y exhortacion para ayudar a bien morir y suma de los
privilegios y forma de impedimentos del matrimonio, Antonio Ricardo, Impresor.

Covarrubias Orozco, S. ([1611] 1873). Tesoro de la lengua castellana o espariola,
Impresor Luis Sdnchez.

Cunill, C. (2019). Tribunales itinerantes, justicia local y mediacion lingtiistica en
Yucatan (siglo XVI). En C. Cunill y L. M. Glave Testino (Coords.) Las lenguas
indigenas en los tribunales de America Latina: intérpretes, mediacion y justicia, (pp. 41-
64). Instituto Colombiano de Antropologia e Historia.

Durston, A. (2003). La escritura del quechua por indigenas en el siglo XVIL
Nuevas evidencias en el Archivo Arzobispal de Lima (estudio preliminar y
edicion de textos), Revista Andina,37, 207-236.

Enciso Contreras, J. (2005). Cedulario de la Audiencia de los Charcas (siglo XVI),
ABNB, Corte Suprema de Justicia de Bolivia.

Ezcurra Rivero, A. y Bendezu-Araujo, R. (2017). Gramadticas y vocabularios
coloniales del quechua y del aimara (1560-1619). En R. Chang Rodriguez y M.
Velazquez Castro (Dir.) Historia de las literaturas del Perii, (pp. 123-164). Pontificia
Universidad Catolica del Pert, Fondo Editorial, Casa de la literatura, Ministerio
de Educacion del Pert.

Garriga, C. (2004). Orden juridico y poder politico en el Antiguo Régimen, Istor,
IV, (16), marzo, 13-44.

18



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

Garriga, C. (2019). ;Cémo escribir una historia “descolonizada” del derecho en
América Latina? En J. Vallejo y S. Martin (Coord.), Antidora. Homenaje a Bartolomé
Clavero. Coleccion Panoramas de Derecho 12 (pp. 325-376). Universidad de
Sevilla- Thomson Reuters Aranzadi.

Giudicelli, Ch. (2013). Hablar la lengua del enemigo: la soledad del misionero en
tierras calchaquies, Tempo 19 (35), 1-22.

Gonzalez Holguin, D. (1989 [1608]). Vocabulario de la lengua general de todo el Per1i,
llamada lengua Qquichua o del Inca, UNMSM.

Hespanha, A. M. (1990). Una historia de textos. En Tomas y Valiente, F., B.
Clavero, J. L. Bermejo, E. Gacto, A. M. Hespanha, C. Alvarez Alonso (eds.) Sexo
barroco y otras transgresiones premodernas, (pp. 187-197). Alianza Editorial.

Hespanha, A. M. (1993). La gracia del Derecho. Economia de la cultura en la Edad
Moderna, Centro de Estudios Constitucionales.

Jurado, C. (2019). Dar a entender. Précticas de interpretacion y saberes juridicos
en las revisitas. El corregimiento de Chayanta (Charcas, Virreinato del Pert, en
el siglo XVII). En C. Cunill y L. M. Glave Testino (Coords.) Las lenguas indigenas
en los tribunales de America Latina: intérpretes, mediacion y justicia, (pp. 167-198).
Instituto Colombiano de Antropologia e Historia.

Lorente, S. (1867 [1573]). Relaciones de los Virreyes y Audiencias que han gobernado el
Perii, Memorial y Ordenanzas de D. Francisco de Toledo, Imprenta del Estado por J.
E. del Campo.

Martorell de Lanconi, S. (2001). Relacion del espafiol del Noroeste argentino con
el espanol andino, Cuadernos, 16, FHYCS- UNJU.

Morong Reyes, G. (2016). Saberes hegemdnicos y dominio colonial. Los indios en el
Gobierno del Peru de Juan de Matienzo (1567), Prohistoria Ediciones.

Nebrija, A. (1492). Gramitica de la lengua castellana, Editora Nacional.

Noli, E. (2001). Indios ladinos del Tucuman colonial: los carpinteros de Marapa,
Andes, 12, 1-32.

Nuzzo, L. (2020). El lenguaje juridico de la conquista. Estrategias de control en las
Indias Espariolas, Tirant lo Blanch.

Oyarzabal, M. C. (2023). Ordenar una sociedad mestiza. Justicia andino- colonial en el
Jujuy del siglo XVII, Prohistoria.

Oyarzabal, M. C. (2024). “Los naturales de América frente al Derecho peninsular.
Las posibilidades interpretativas que proponen el casuismo y la costumbre. En S.
Angeli y J. Ntufez y (eds.) Travesias en la Historia del Derecho Argentino. Tributos a
Victor Tau Anzodtegui, forjador de puentes historiogrdficos, (pp. 235-262). Dikinson.

Salas, M. (1945). El Antigal de Ciénaga Grande, Publicaciones del museo
etnografico de la facultad de Filosofia y Letras, Imprenta de la Universidad.

19



Prohistoria, Aho XXVIII, 44, dic. 2025, ISSN 1851-9504

Santillan y Figueroa, H. (1879 [1563]). Relacion del origen y descendencia politico
y gobierno de los incas, en Tres relaciones de antigiiedades del Perii, Imprenta y
fundicién de M. Tello, Impresor Camara de S. M.

Segovia Gordillo, A. (2010). La gramatica y arte nueva de la lengua general de
todo el Pert (1607) de Gonzalez Holguin y las gramaticas de Nebrija (h. 1488 y
1492) Anuario de la Lingiiistica Hispdnica, XXVI, 89-114.

Segovia Gordillo, A. (2016). La gramatica quechua de Gonzalez Holguin (1607) y
las de sus predecesores. Boletin de la Sociedad Espariola de Historiografia Lingiiistica,
10, 23-42.

Solorzano Pereira J. (1680). Recopilacion de Leyes de los Reynos de las Indias, Julidn
de Paredes.

Tau Anzoategui, V. (1992). Casuismo y sistema. Indagacion histérica sobre el espiritu
del Derecho Indiano, Instituto de Investigaciones de Historia del Derecho.

Valenzuela Marquez, J. (2007). Confesando a los indigenas. Pecado, culpa y
aculturacion en Ameérica colonial". Revista Espafiola de Antropologia Americana,
37(2), 39-59.

Vargas Ugarte R. (1951). Concilios limenses 1551-1772, Tip. Peruana S.A.

Williams, R. (1990). The American Indian in Western Legal Thought. The Discourses
of conquest, Oxford University Press.

Yannakakis, Y. (2014). Making Law Intelligible. Networks of Translation in Mid-
Colonial Oaxaca. En Ramos G. y Y. Yannakakis (Eds.) Indigenous Intellectuals.
Knowledge, Power, and colonial Culture in Mexico and the Andes, Duke University
Press, Durham & London, Londres.

Zuidema, R. T. (1989). Reyes y guerreros. Ensayos de cultura andina, Grandes
Estudios Andinos.

20



